ALTER

REVISTA DE PSICOANALISIS
INVESTIGACION Y TRADUCCIONES INEDITAS
www.revistaalter.com

* X ok

ALTER N°8
CUERPO EROGENO

La pulsién y su objeto-fuente: su
destino en la transferencia

Jean Laplanche

JPara qué sirve la pulsion? En mi opinidon esta pregunta encierra una trampa, como toda
pregunta que se responde en sus términos. Es una pregunta que hay que cuestionar. Su
formulacion —afortunadamente- es ambigua: ;se trata de «la pulsion» o del «concepto de
pulsion»? No dudo de que el concepto esta presente en la mente de la mayoria de nosotros: un
concepto, como se dice, cientifico y teorico. ;Como utilizarlo? ;Para qué nos sirve? Al plantear
asi los términos de la cuestion nos plegamos a la concepcidon pragmatista vigente en todas partes
al interior del universo de las ciencias naturales y, probablemente también, del psicoanalisis.
Haciendo un pequefio rodeo, diré que seguramente la ciencia moderna no esta subordinada a un
«hacer» tecnicista inmediato. «;Para qué?», en el limite, podria querer decir: como es que eso
nos sirve para comprender, y no para actuar directamente (pienso por ejemplo en conceptos
como los de la astrofisica). Pero lamentablemente, diré¢ yo, en materia de pragmatismo los
analistas de algin modo parecen querer superar a los fisicos. Ligados cotidianamente a una
practica, exigen que todo concepto les sirva cotidianamente por lo menos para ubicarse, sino
para construir e interpretar. Del «para qué» referido al concepto de pulsion, hoy no es raro pasar
abiertamente a un «para qué» mas general referido a la «teoria» misma: ;Para qué sirve la
teoria? La teoria esta a punto de volverse un chivo expiatorio del psicoanalisis. El otro chivo
expiatorio seria el psicoandlisis aplicado, que yo llamo psicoanalisis extra-muros. Ya sea en
relacion a la teoria o al andlisis extra-muros, encontramos ahi un doble fenomeno de repulsion
que no constituye mas que uno. Porque ese doble destierro resulta de una cierta concepcion
(ciertamente tecnisista) de la teoria como anterior a su aplicacion.

De modo que a nuestra pregunta inicial, ;para qué?, me propongo formular como respuesta una
doble interrogacion: ;el concepto de pulsion debe servir para algo? Y, en segundo lugar, ;cual
es el estatuto de la teoria, su funcion, su distancia por relacion a la experiencia (a la nuestra, la
de la practica analitica)? Y si planteo como preambulo estas dos cuestiones, que finalmente no

* « La pulsion et son objet-source. Son destin dans le transfert ». Intervencion en el Coloquio
del 12 de mayo de 1984, La pulsion, pour quoi faire?, organizado por la Asociacion
psicoanalitica de France. Publicado en Paris, APF, mayo de 1984, p. 9-28. Traduccidn:
Deborah Golergant.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°8
www.revistaalter.com



son mas que una, es porque el contenido mismo de lo que quisiera proponerles deberia ayudar a
responderlas. La teoria analitica debe ayudarnos a situar el lugar de la teoria. Volveré sobre esto
al final de mi exposicion.

Mi segunda observacion preliminar se refiere a la historia: Claro que nos planteamos el
problema de la pulsion como analistas en 1984. Pero, ;podemos desechar todo abordaje
historico, toda problematica, toda referencia relativa a la obra que nos precede -y especialmente
a la obra freudiana-, como acaba de decir Robert Dorey? A menudo me he pronunciado sobre
este punto, por lo que no haré mas que una breve alusion. Creo que aqui, entre nosotros, no
puede ser cuestion de freudiologia. Pero el freudismo, tanto el de Freud como el de después de
Freud, es también una experiencia, y pienso que lamentablemente en francés solo tenemos una
palabra para designar a la vez lo que constituye la experiencia adquirida (experience en inglés) y
la experiencia cientifica codificada, que es el experiment. En aleman también hay dos palabras'.
Lo que quiero decir con esto es que la experiencia a la que me refiero es la experiencia en el
sentido del inglés experience, ya sea practica o tedrica. Porque la teoria también es una
experiencia, y justamente no en el sentido del experimentalismo. Hay una experiencia viva de
los conceptos, de su adopcidn, de su derivacion, de su extravio o su desviacion. De algiin modo
la evolucion de la experiencia tedrica se amolda a los avatares de la evolucion de la cosa
misma, es decir del ser humano, y esto hasta en sus errores sobre si mismo, como si los errores
del ser humano sobre si mismo se encontraran reproducidos en los errores de la teoria, que desde
luego son errores a ser sefalados y superados.

Ahora quisiera partir de la experiencia (siempre de esta experience) en su segundo aspecto, en
ese terreno comun que representa la experiencia practica, la experiencia «clinica», como se dice.
En mi opinion es ésa la experiencia a la que debe responder nuestro pensamiento sobre la
pulsion. Trataré de enumerar esos requisitos de la experiencia practica en cuatro puntos.

1.El primer requisito es el determinismo psiquico. Hay una afirmacion general del determinismo
psiquico que ningun analista negaria. El dominio psiquico, como cualquier otro, debe poder
ajustarse a la razon. El azar debe ser eliminado, etc. Es un postulado freudiano bastante general;
un postulado que no solo rige para los analistas sino también para los psicélogo. Aqui Freud se
coloca abiertamente dentro de la ciencia, en el sentido de que el hombre forma parte de la
naturaleza. Pero -porque existe un pero- si se tratara inicamente de eso, el psicoandlisis seria
solo una psicologia, una ciencia como las otras que tendria que seguir el movimiento de todas
las ciencias: tendria que deshacerse de nociones confusas, subjetivas (nociones como la
voluntad, las motivaciones, incluso las causas, y desde luego que éste es el punto); tendria que
deshacerse de la nocidon de causa -como decimos desde hace tiempo a proposito de las ciencias
de la naturaleza- en favor del establecimiento de /eyes, es decir, de relaciones constantes y hasta
cuantificables entre los fenomenos. Podriamos suponer, a justo titulo, que la nocidon de causa es
extraida de una cierta experiencia subjetiva del acto psiquico y que se encuentra en primer lugar
proyectada al mundo exterior, al que suponemos ¢l mismo movido por algo, asi como nosotros
mismos tenemos la impresion de mover o de ser movidos. En las ciencias del mundo exterior,
esta causa poco a poco cede lugar al establecimiento de secuencias regulares en las que el ideal
es la funcion matematica. Entonces, si seguimos ese movimiento de la ciencia, el reflujo deberia
operarse: deberia haber una reinteriorizacion del determinismo legalista, incluso del
determinismo matematico (algunos dirian matémico); deberia haber una reconquista de lo
psiquico por la ciencia natural.

1Igual que en espafiol [N. de T.].

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°8
www.revistaalter.com



Ahora bien, hay un «hueso»” que se opone a ese reflujo (me perdonaran esta metafora un poco
incoherente). Este «hueso» no es el recurso al sentido, no es la reivindicacion personalista. Es la
resistencia y la profundizacion de la nocion de causa tal como nos la ofrece el psicoandlisis. La
investigacion, el andlisis, la interpretacion del sintoma, del suefio, del lapsus, del acto fallido,
etc., bien puede considerarse una busqueda de sentido. Pero mas alla del sentido, lo que nos
ensena Freud es que eso que buscamos es otro contenido vy, por ello, una causa real. Y en la
evolucion constante del pensamiento freudiano sobre este tema, la idea de un ello -la idea de que
somos movidos por esa mezcla de causas oscuras que €l descubre- viene a poner un sello casi
definitivo a ese reconocimiento de nuestro descentramiento fundamental.

2. Mi segundo punto, siempre dentro de esos requisitos a los que debe obedecer cualquier
nociéon de pulsion, seria el siguiente: la causa, las causas que el psicoanalisis busca y descubre
son del orden de la representacion, son recuerdos, fantasmas o imaginaciones —imagos- con
una doble particularidad. Se trata de representaciones estereotipadas, fijas, mas alla del sentido
que podrian albergar, mas alld de los multiples sentidos que podriamos darles. Esas
representaciones estereotipadas y fijas tienen la pregnancia de esquemas y a la vez poseen la
materialidad de casi-cosas. Es asi como yo comento el problema de traduccion que plantea la
Sachvorstellung de Freud, que sin duda es «representacion de cosa» en el sentido intencional,
pero que, en el inconsciente, deviene una verdadera representacion-cosa. Ese movimiento de la
«representacion de cosa» a la «representacion-cosax» significa precisamente esa fijacion mas alla
de todo sentido, incluso mas alld de toda referencia, como dicen los lingliistas. La segunda
particularidad de esas representaciones es que son inconscientes o que estdn sumergidas en el
inconsciente, y que al menos una parte de ellas no puede volverse consciente ni siquiera con un
analisis, como sabemos. El andlisis solo puede constatar que una parte del inconsciente nunca
podré ser recuperada y volver a lo consciente, sino Unicamente ser contenida por una red de
construcciones que trata de aproximarsele pero que no alcanza la cosa misma, la representacion-
cosa en si misma.

3. Mi tercer requisito es que esas representaciones se relacionan en gran medida con los
procesos corporales, es decir, que se organizan alrededor del cuerpo, de esta o aquella zona o de
sus funciones. Es el reconocimiento esencial de las «organizaciones» — o de la complejidad —
libidinales, que son organizaciones fantasmaticas bien descritas por Freud. Del hecho de
centrarse en esas organizaciones a ver en la zona erogena (la zona oral, anal, etc.) la fuente de
la pulsion, no hay mas que un paso. Un paso que se da facilmente y que Freud parece dar
alegremente en los Tres ensayos; pero esa alegria es tal vez relativamente facil cuando se trata
de la zona genital (decir que el pene o los Organos genitales femeninos son la fuente de la
pulsion parece tener sentido), o incluso cuando se trata de la zona anal o de la zona oral (pero lo
cierto es que nunca se ha dicho donde esta realmente la fuente somatica de la excitacion oral).
En todo caso, esa metamorfosis de la fuente es bastante mas dificil de sostener a propdsito de
algo como la pulsion de ver (;la pulsion de ver es una excitacion del ojo, jhablariamos de un
orgasmo ocular? Pocos de nosotros aceptariamos decirlo), o incluso respecto de la pulsion
sadica (;supuestamente provendria de una excitaciéon muscular?).

4. Mi cuarto requisito, en fin, es poder dar cuenta de los fenomenos de desplazamiento. El hecho
de que una misma reaccion afectiva se encuentre ligada a una representacion totalmente distinta
de las circunstancias reales de su génesis, es una experiencia que Freud sefiala desde sus
primeros escritos, especialmente los Estudios sobre la histeria, y es algo que no podemos pasar
por alto en nuestra experiencia ni en nuestra reflexion. O incluso la sofocacion del afecto, la asi

2 En el original: «os», que significa a la vez “hueso” y “pero”.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°8
www.revistaalter.com



llamada «bella indiferencia» de las histéricas, y su (supuesta) reaparicion, la apariencia de su
reaparicion en otra parte, en la somatizacion o en el ataque. O también la desligazon del afecto
de toda representacion, su descualificacion y la aparicion de la angustia en lugar de un afecto
cualificado, especifico. O aun fenomenos como la transferencia, y ello en todos los sentidos del
término, sea la transferencia del suefo, es decir la transferencia hacia restos diurnos de ciertos
afectos, de ciertas mociones de deseo, o la transferencia en el sentido en que la empleamos
cotidianamente, la transferencia de la cura. Ahi tenemos, pues, multiples experiencias del
analisis que tal vez s6lo vienen a radicalizar una forma espontanea de percibir; quiero decir que
el desplazamiento es una experiencia del andlisis pero también es una experiencia cotidiana,
una experiencia del lenguaje cotidiano. ;Qué otra cosa hacemos cuando decimos (y lo decimos
sin Freud) que «hemos trasladado nuestro amor de esta o aquella persona sobre esta otra», o que
«tenemos un potencial agresivo que s6lo busca encontrar un objeto, no importa cudl, el primero
que caiga bajo su mano», etc.? Brevemente, los fendmenos de desplazamiento, asi como los de
condensacion, llevan muy naturalmente a una teoria de la separacion radical del afecto y la
representacion, a una esquematizacion que vuelve a una independiente del otro; segiin el modelo
psiquico uno seria movil (el afecto), mientras que la otra seria la via asociativa, la linea de
ferrocarril que conduce de una representacion a otra con todas las metaforas freudianas sobre,
precisamente, las vias ( ya sean las cadenas o las vias férreas) que conducen de una
representacion a otra. Tenemos ahi una experiencia muy fuerte, muy persuasiva —por no decir
convincente-, que conduce directamente a los modelos fisicalistas en términos de cualidad y
neurona, en términos de energia y estructura o, incluso, como se decia en el siglo XVII, en
términos de figura y movimiento. Modelo dominante en el pensamiento freudiano a lo largo de
toda su evolucion.

Dentro de un instante precisaré mas detalladamente mi posicion respecto a la hipotesis
econdmica. Tan sélo quiero sefialar que ningun pensamiento metapsicoldgico puede evitar dar
cuenta del desplazamiento, que constituye nuestra experiencia cotidiana. Pero, inversamente,
hay que reconocer que el desplazamiento absoluto, aquél donde el afecto no retiene nada de su
representacion de origen, es so6lo un ejemplo tedrico irrealizable, una posibilidad asintotica,
como lo seria un proceso primario absoluto. Es evidente que la psicopatologia (en su sentido
mas amplio, incluyendo la Psicopatologia de la vida cotidiana) nos ofrece el modelo de los
desplazamientos mas radicales (o, como suelo decir, de los desplazamientos «mas olvidadizosy,
olvidadizos de su origen). Pero un desplazamiento total, un proceso primario absoluto, deberia
poder traducirse en la secuencia: «yo olvidé- qué?- yo olvidé - qué? - yo olvidé», lo que es
precisamente el limite absoluto planteado a la investigacion analitica, si ésta pretende
efectivamente buscar aquello que fue olvidado, lo que supone que el procesos primario no sea
absoluto.

Un determinismo causalista que nos vuelve extranjeros para nosotros mismos y nos aliena en un
ello. Una determinacién por representaciones inconscientes, representaciones precipitadas en
complejos ligados al cuerpo o a alguna de sus partes o funciones. El fenomeno de
desplazamiento, que no deberia pasarse por alto ni llevarse al absoluto. Tenemos ahi cuatro
resultados de la experiencia analitica. Pero no pienso que sea una experiencia bruta (no la hay,
en el sentido del empirismo), sino una experiencia relativamente independiente de todo sistema
teorico. Es ahi donde viene a insertarse la teoria de la pulsion, si la pulsion existe. Es ahi donde
Freud viene a introducir, con un éxito remarcable, dos tipos de modelos que sin embargo son
bien diferentes: un modelo considerado fisicalista, que, como decia hace un instante, reduce
todo fendmeno a energia + figura, o energia + representacion; y un modelo biologizante basado
en el principio de constancia, es decir en la tendencia innegable de todo organismo a mantener
su diferencia de estructura y de nivel energético por relacion a su ambiente. Dos modelos

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°8
www.revistaalter.com



freudianos que a veces compiten, que mas frecuentemente se combinan, pero cuya importancia
debe reevaluarse constantemente. Para expresar en pocas palabras mi revaluacion personal de
estos dos modelos, diré que la principal virtud del modelo fisicalista es su falsedad fisica, que lo
convierte en el mas apropiado para dar cuenta de la materialidad extrafa, dura como el hierro -o
mas dura que el hierro-, que designamos como «realidad psiquica inconsciente» o como
«cuerpo extrafio interno». Ahi encontramos el retorno — la reintroyeccion, diriamos — del falso
causalismo psiquico a su lugar de origen, el psiquismo inconsciente. En cuanto al modelo
homeostatico, biologizante, es a proposito del yo que se comprueba como el mejor a lo largo de
la elaboracion freudiana.

Mi meta de ningin modo es exponer la teoria freudiana de la pulsion, que consiste en una suerte
de sintesis o de compromiso entre el fisicalismo y el biologismo. Tan solo voy a enumerar:
fuente, empuje, meta y objeto, con esa famosa contingencia del objeto que nos trae tantos
problemas. Y no haré mas que recordar el origen bioldgico, segun Freud, de la pulsion sexual,
por lo demas al mismo titulo que el origen biologico de las pulsiones de autoconservacion.
Ustedes conocen la formula mas sintética: la pulsion es «un concepto-limite entre el psiquismo y
lo somatico»; es «el representante psiquico de estimulos que provienen del interior del cuerpo y
alcanzan al almay, es «la cantidad de exigencia de trabajo impuesta al alma como consecuencia
de su relacion con lo corporaly.

Examinemos este recurso masivo a lo bioldgico con nuestras cuatro exigencias de hace un
momento. La exigencia de una causa que nos aliena y nos vuelve extrafios en relacion a nuestros
propios actos: seguramente si, la referencia bioldgica nos vuelve bien extrafios en relacion a
nuestros propios actos. En cuanto a la ligazén con zonas corporales (mi tercer punto de hace un
momento), ahi también parece convenir... aun cuando el estado de tension, de tumescencia y
detumescencia, no es mas que un modelo bien pobre para dar cuenta de la nocién de fuente
pulsional (me referi hace un momento a la pulsion de ver). ;Qué decir de nuestro cuarto punto,
el desplazamiento? Lo cierto es que la teoria de Freud, la teoria biologica de la pulsion, lo
explica, pero al precio de llevarlo al absoluto. La contingencia del objeto es total. La pulsion se
resume en un empuje (el Drang es lo unico de finalmente queda de esa especie de cuchillo de
Janot que es la pulsion), un empuje energético que se liga a (y se desliga de) cualquier cosa,
como a un cebo. Pero es a proposito de nuestra segunda exigencia, la relacion a las
representaciones (recuerdos y fantasmas), que la teoria bioldgica se muestra mas débil y mas
arbitraria, negando a esas representaciones toda eficacia propia para verlas tan solo como el
lugar de enganche, de investimento, de una energia indiferenciada y flotante. En mi opinion, el
recurso a una pulsion bioldgica para dar cuenta de la fuerza del determinismo inconsciente es
una hipotesis inverificable, contestable y, en todo caso, extra-analitica.

Vayamos mas lejos. La hipotesis de un equipamiento pulsional innato acarrea, como por
necesidad, la idea de que los fantasmas no son mas que eflorescencias, traducciones psiquicas de
una evolucion enddgena finalmente madurativa. Es lo que se revela en Freud en el momento
mas biologizante de su pensamiento -entre los afios 1897 y 1905-, inmediatamente después de
esa famosa carta del 21 de septiembre de 1897. Es también lo que se revela en una Melanie
Klein para quien fantasma y pulsion estan estrechamente ligados y son finalmente endogenos
(como varias veces se le ha reprochado), no solo en su fuerza sino también en sus modalidades
de manifestacion. Ahi nos encontramos en la via de lo que llamo un idealismo biologico, donde
lo vivido nunca es més que un punto de enganche y anclaje. Estamos ante una objecion decisiva
a toda teoria psicoanalitica que intente confrontar un organismo bioldgico o somato-psiquico, a
un ambiente considerado, en su esencia, como no psiquico.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°8
www.revistaalter.com



(Es posible una teoria distinta de la pulsion, o hay que abandonar toda nocién de pulsion?
(Puede proponerse otra recuperacion del recorrido freudiano, el retorno a un otro Freud, a un
tercer modelo esbozado y luego olvidado por el propio Freud? Una indicacion, entre varias otras
posibles, podria venir del hecho de que la pulsién no es verdaderamente propuesta hasta 1905
(incluso si el término aparece una vez en el Entwurf).

Pero, por supuesto, la nocidon de excitacion de origen interno estd presente antes. Freud nos
recuerda que la excitacidn interna es aquello a lo que no es posible sustraerse por la motricidad.
Definicion innegable, pero la cuestion permanece abierta: eso a lo que no es posible sustraerse
por la motricidad, ;es el cuerpo?, ;es el investimento de la reminiscencia por el cuerpo? ;o es e/
cuerpo extrano interno en si mismo, es decir la reminiscencia en si misma? En las cartas a
Fliess hay otra palabra, la palabra Impulse, que encontramos en un cierto numero de textos bien
localizados en el tiempo y que, en la edicion actual de El nacimiento del psicoanalisis, se
traduce por «pulsion». Evidentemente no se trata de fuerzas corporales, ni tampoco de
investimentos de fantasmas. Esos Impulse, esas impulsiones en el sentido que les damos en
fisica o en electronica, es la accion misma de los recuerdos reprimidos y de los fantasmas, lo
que nace de ellos, lo que surge de ellos como de su fuente. Esto lo encontraran especialmente
en el Manuscrito N. Esos textos, con ese empleo anterior a la Trieb, se sithan de lleno dentro de
lo que llamamos la teoria de la seduccion, y eso significa que el modelo freudiano que intento
hacer funcionar para los origenes de la pulsién es aquél de la seduccion y de la represion
originarias.

La presentacion que sigue no debe tomarse mas que como un esquema general. Este no debe
concebirse como estrictamente cronoldgico, aunque se trate de un esquema de engendramiento y
por lo tanto, pese a todo, de un esquema genético (si se acepta entender «genético» en ese
sentido amplio de engendramiento). Mientras que la teoria clasica de la pulsion propone una
unica condicion, que es la de los estimulos enddgenos somaticos, nosotros consideramos
indispensable concebir una doble condicion: por un lado, el requisito de un organismo destinado
a la homeostasis y a la autoconservacion; por otro lado, el de un mundo cultural adulto donde el
niflo se encuentra de entrada completamente inmerso.

Entremos un poco mas en detalle. Por oposicion a la sexualidad, las funciones de
autoconservacion son funciones bioldgicas y biopsicoldgicas que apuntan a mantener al
organismo, su estructura y sus constantes, en un nivel energético homeostatico: es finalmente un
modelo que los fisicos han retomado en todos sus sistemas de regulacion y de feed back. Tanto
en el ser humano como en todo ser vivo, la autoconservacion es lo primero. Insisto en que
implica una apertura inicial al mundo, una apertura perceptiva y motriz del organismo a su
medio. La idea de un organismo que de entrada estaria cerrado sobre si mismo, y que en un
segundo tiempo tendria que abrirse al objeto (o construirlo, qué mas da), es una de las
modalidades del idealismo o del solipsismo bioldgicos, que tantos tedricos del psicoanalisis
retomaron imprudentemente.

Sin embargo, frente a esta pregnancia de la autoconservacion -con Freud y, también,
marginalmente por relacion a él, en los desarrollos de Bolk- se ha insistido a justo titulo en su
deficiencia parcial o en el retraso de los mecanismos adaptativos en el ser humano. Esta
dependencia del pequefio ser humano respecto del adulto, mucho mas marcada que en las otras
especies, favorece el desfase que estd en el origen de la humanizacioén, es decir la sexualizacion
precoz del ser humano. No obstante, investigaciones modernas (como la de Brazelton) muestran
hasta qué punto no debe subestimarse la apertura perceptiva y adaptativa del lactante hacia el

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°8
www.revistaalter.com



objeto. Esta es, pues, la primera condicion, con los matices que debe aportarse a la nocion de
autoconservacion.

La segunda condicién es aquélla de un mundo adulto al que se ve confrontado el organismo al
nacer. Rapidamente, recordamos que es un mundo de significacion y de comunicacion, que
desborda por todas partes las capacidades de aprehension y de dominio del infante. Los
mensajes llegan de todas partes. Pero por mensajes no entiendo necesariamente ni
principalmente mensajes verbales. Todo gesto, toda mimica adquiere una funcion de
significante. A esos significantes originarios, traumaticos, los llamamos «significantes
enigmaticos», precisando lo que entendemos por ello. Esos significantes no son enigmaticos por
el simple hecho de que el infante atin no posee el codigo que luego tendra que adquirir para
entenderlos. Sabemos bien que el nifio comienza a usar el lenguaje verbal sin necesidad de que
le proporcionemos un cddigo previo, del mismo modo como puede adquirirse una segunda
lengua por la simple préctica cotidiana. No se trata de eso. Se trata del hecho de que el mundo
adulto esta totalmente infiltrado de significaciones inconscientes y sexuales cuyo codigo no es
conocido ni siquiera por el propio adulto. Y, por otra parte, se trata del hecho de que el nifio no
posee las respuestas fisiologicas o emocionales correspondientes a los mensajes sexualizados
que le son propuestos. Brevemente: sus medios para constituir un codigo sustitutivo provisorio
son fundamentalmente inadecuados.

(,Qué es, pues, la seduccidén, como situacion y como teoria? Actualmente se hace mucho
alboroto alrededor de la correspondencia con Fliess y de lo que Freud habria callado o
reprimido, los hechos historicos de seduccion a los que fue confrontado (tanto en su autoanalisis
como en sus primeros analisis). Pero la anécdota es una cosa; la seduccion como fenomeno
estructural es otra. ;Incluso tal vez una perjudica a la otra? Lo que quiero decir es que el
abandono parcial de la teoria de la seduccion en 1897 tal vez se debid a la confusion, en el
propio Freud, entre, por un lado, la contingencia de las maniobras sexuales del adulto,
consideradas perversas y, por otro lado, la generalidad de la situacién de seduccion. Freud
arrojo por la borda a su «neur6tica» cuando tal vez hubiese tenido que profundizar en ella, en el
sentido de la seduccion fundamental, originaria. Mas tarde rectificard parcialmente, sefialando la
generalidad de la seduccion ligada a los cuidados maternos. Pero debemos ir mas lejos; mas alla
de las maniobras excitantes, perversas o simplemente naives, hay que considerar la practica
cotidiana.

Retomo rapidamente el ejemplo del pecho, con la importancia extrema, exorbitante tal vez, que
le otorga el psicoandlisis. Ahora bien, frente a esta eflorescencia del pecho -bueno o malo,
ofrecido o negado-, frente a esta omnipresencia entre los analistas (y especialmente los analistas
de nifios), yo sefalaré¢ la ausencia, en la reflexion analitica, del pecho erdgeno, del pecho erotico.
El pecho es una zona ero6gena mayor de la mujer que no puede dejar de intervenir como tal en la
relacion con el infante. ;Qué quiere de mi ese pecho que me alimenta pero que también me
excita; que me excita al excitarse? ;Qué quiere decirme que ¢l mismo no sabe? El ejemplo del
pecho tal vez no es mas que un apdlogo, sobre todo para el infante moderno que tiene cada vez
menos contacto con ¢éI°. Su mérito es permitirnos captar sobre qué bases se produce la
constitucion de los primeros objetos-fuente, objetos interiorizados o mas bien introyectados. Al
comienzo, una relacion centrada en la autoconservacion, en la satisfaccion de una necesidad
adaptativa mayor (la alimentacion). Al comienzo, también, la centracion en una zona de
intercambios entre el exterior y el interior del cuerpo, la zona oral, que entendemos que se
deviene el punto de llamado y de fijacion de una erogenidad sin que sea necesario atribuirle yo

3 Este ya no es el caso hoy en dia. [N. de T.]

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°8
www.revistaalter.com



no s¢ qué erectilidad fisioldgica particular. Al comienzo, ademés, acompafiando el aporte de
alimento (la leche), la instrumentalidad del pecho que se impone como mensaje enigmatico,
cargado de un placer en si mismo ignorado e imposible de delimitar.

De paso, y sin detenerme en ello, aprovecho la oportunidad para decir unas palabras sobre la
teoria del «apuntalamiento». Teoria puesta en evidencia, dejada de lado y retomada por Freud, y
luego por algunos de nosotros. Esa teoria del apuntalamiento afirma que la pulsioén sexual surge
apoyandose en (in Anlehnung an) la funcidén de autoconservacion. Este apoyo se traduce en el
hecho de que ambas nacen en un mismo lugar, en una misma fuente, en una misma actividad, y
que luego el objeto y la meta comienzan a divergir en un movimiento de clivaje progresivo.
Como ustedes saben, el objeto sufre una derivacion de tipo metonimico, por contigiiidad: el
pecho por la leche; y la meta diverge de forma metaférica por relacion a la meta de la
alimentacion, es decir se forma en analogia con la incorporacion. Actualmente,
«apuntalamiento» se ha vuelto un término muy trillado: ha pasado a significar el apoyo del
espiritu sobre el cuerpo, se ha hablado de contra-apuntalamiento, etc. Pero incluso tomado en su
mejor sentido (en su sentido freudiano), no deja de ser el extremo de una concepcion fisioldgica
de la pulsion sexual, una concepcion que debe ser completamente invertida. Es inconcebible que
la sexualidad emerja bioldgicamente de la autoconservacion, aunque fuera por un desfase de la
meta y el objeto. Esa comprension es el extremo, el nec plus ultra de la «robinsonaday,
entendiendo por ello el intento de reconstruir el mundo cultural a partir de los recursos
endogenos del solo bebé —Robinson. De modo que mi formula serd ésta: la unica verdad del
apuntalamiento es la seduccion originaria. Si los gestos autoconservativos del adulto producen,
en las zonas llamadas erdgenas, el movimiento de clivaje y derivacion que eventualmente
conduce a la actividad autoerotica, es porque esos gestos son portadores de mensajes sexuales
inconscientes para el propio adulto, inasimilables para el infante. Pero el vehiculo obligado del
autoerotismo, lo que lo estimula y lo hace existir, es la intrusion y luego la represion de
significantes enigmaticos aportados por el adulto.

De modo que aqui nos falta hablar de la represion originaria. Porque es en un s6lo movimiento
que ésta separa en el psiquismo un inconsciente primordial -que por lo mismo se vuelve un ello-
y que constituye los primeros objetos-fuente, fuentes de la pulsion. Conforme a la teoria
freudiana del apres-coup, concebimos a la represion originaria como produciéndose al menos en
dos tiempos. El primer tempo, pasivo, es como la implantacion, la primera inscripcion de
significantes enigmaticos sin que puedan ser reprimidos aun. Tienen una suerte de estatus «en
esperay, estatus de externo-interno o, también (segin otra expresion de Freud), de sexual-
presexual. El segundo tiempo estd ligado a una reactualizacion y a una reactivacion de esos
significantes, desde entonces atacantes internos que el nifio debe intentar ligar. Lo que conduce
a eso que Freud llama la teorizacion del nifio (las teorias sexuales infantiles), asi como al fracaso
parcial de esa simbolizacion o de esa teorizacion —o sea a la represion de un resto indomenable,
inaprehensible- es el intento de ligar, de simbolizar significantes peligrosos y traumatizantes. Al
interior de lo que llamamos ello, las representaciones de cosa -que devienen representaciones-
cosa- adquieren un estatus aislado, al margen de la comunicacion y de la significacion.

De modo que la pulsion no es ni una entidad mitica, ni una fuerza biologica, ni un concepto
limite. Es el impacto sobre el individuo y sobre el yo de la estimulacion constante ejercida,
desde el interior, por las representaciones-cosa reprimidas, que podemos designar como
objetos—fuente de la pulsion. En cuanto a la relacion de la pulsion con el cuerpo y con las zonas
erogenas, lejos de ser concebida a partir del cuerpo, es la accion sobre el cuerpo de objetos-
fuente reprimidos. Ello a través del yo, que es ante todo un yo-cuerpo, donde las zonas erdgenas
devienen, muy naturalmente, lugares de precipitacion y de organizacion de fantasmas.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°8
www.revistaalter.com



Unas pocas palabras sobre el dualismo pulsional para recordar una tesis segun la cual se trata de
una articulacion, de una dicotomia interna a la pulsion sexual. Las pulsiones de vida y de
muerte se distinguen en funcion de la naturaleza misma del objeto-fuente. En la pulsion de
muerte el objeto se encuentra reducido a un Unico aspecto, unilateral, parcelario, excitante y
hasta destructor. En la pulsion de vida el objeto siempre tiene aspectos unificados, totalizados,
incluso tratandose de lo que llamamos un objeto parcial, es decir una parte del cuerpo. Es cierto
que los objetos-fuente de las pulsiones de muerte y de vida son finalmente los mismos; pero en
el primer caso estan reducidos, como desencarnados y llevados nuevamente a indicios de
excitacion, mientras que en el segundo, la tendencia a unificar y a sintetizar se encuentra en la
presentacion misma del objeto-fuente.

Quisiera volver un momento a la concepcion llamada «econdmica» para distinguir en ella el
aspecto cuantitativo y el aspecto proceso. En primer lugar, la idea de una fuerza pulsional
relativamente constante sigue siendo un postulado plausible, aun cuando resulta utdpico querer
cuantificar esa fuerza. Se trata Unicamente de la «exigencia de trabajo» ejercida por los
«prototipos inconscientes reprimidos». Si tuviera que formular una hipotesis cuasi metafisica
sobre el origen ultimo de esta fuerza, diria que es la medida de la diferencia o del desequilibrio
entre lo que es simbolizable y lo que no lo es en los mensajes enigmaticos propuestos al nifio.
Es, si se quiere, la medida de la cantidad de traumatismo.

En segundo lugar, de todos modos -e independientemente de todo objetivo de cuantificacion - la
constante del empuje pulsional no es mas que aproximativa, valida por un lapso de tiempo
determinado. Lo que aboga contra una constancia absoluta es especialmente la hipotesis de una
neo-creacion de «energia» sexual, segin las mismas lineas que dirigieron su génesis original.

Pero hay otro aspecto de lo econdmico que conserva toda su importancia, y es la distincion de
modos de funcionamiento: proceso primario (para la energia libre) y proceso secundario (para la
energia ligada). Podemos imaginar que la circulacion de la que se trata -los tipos de circulacion,
libre y ligada, mas o menos libre y mas o menos ligada- se conciba segin un modelo no
fisicalista, refiriéndose a eso que podriamos llamar circulacion de sentido o de informacion en
los circuitos de comunicacion, tal vez con la paradoja de que también habria que hablar de la
circulacion del no-sentido, es decir de lo no-simbolizado.

Finalmente, siempre dentro de este problema econdmico, insistiré en la idea de que la
existencia independiente del afecto y la representacion es postulada por Freud a partir de hechos
clinicos indiscutibles. Por una parte, merece ser formulada segiin el modelo de circulacion
evocado hace un instante y, por otra parte, ser modulada segun el caso. Cuanto mas cualificado
esta un afecto, menos movil es; cuanto mas descualificado, més se aproxima el proceso en
cuestion al proceso primario. Pero es s6lo asintdéticamente que podemos postular una descarga
(angustia) o un desplazamiento de afecto absolutamente desligados.

Me habia propuesto articular la pulsion a la transferencia. Seria necesario un largo desarrollo y
me contentaré con indicar su resorte. Tal como la concibo, la transferencia es caracteristica de la
situacion analitica y de algunas otras constelaciones intersubjetivas especificas, que tienen en
comun el hecho de reproducir, de renovar, la situacion de seduccion originaria. Asi es como
interpreto la formula de Lacan, mas sugestiva que argumentada con precision, del «sujeto
supuesto saber». El sujeto supuesto saber, al comienzo, es el adulto para el nifio; de modo que
puede decirse que la situacion originaria de la pulsion es ya una relacion de trascendencia y de
transferencia. Transcendencia desde este lado [en decd], puesto que hay un vacio de

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°8
www.revistaalter.com



significacion o una falta de significado que constituye el caracter enigmatico del mensaje del
adulto. Trascendencia y transferencia hacia otro lado [au deld], porque todo el movimiento de
simbolizacion consiste en agregar nuevos significantes con el fin de desplazar, de transponer vy,
por lo tanto, de ligar los significantes mas traumaticos. La transferencia —en el sentido analitico-
no puede ser otra cosa que la posibilidad de continuar o retomar ese movimiento de
simbolizacion. En ese sentido, lejos de ser esa suerte de juego de roles y de desilusion que a
veces se quiere ver en ella, la transferencia seria reapertura de la transferencia originaria, y su
destino, a su vez, no podria ser otro que el de ser ella misma transferida (formula que encuentro
en Wilhelm Reich, probablemente sin darle el mismo sentido: transferencia de transferencia).

También prometi volver a mis dos preguntas iniciales: ;La pulsion sirve para algo?; ;cudl es el
estatuto de la teoria? Y bien, el contenido mismo de lo que he propuesto ofrece pistas. Primero,
en cuanto a « /para qué sirve?», no puede negarse que ese tipo de pregunta (;para qué sirve?) es
inseparable, en su «representacion-metay, de una vision adaptativa. Aqui seria la adaptacion de
un concepto a una finalidad puramente tecnicista, incluso si ella no pretende implicar «valor».
El «para qué sirve» [«pour quoi fairey], ;tiene sentido en el campo de lo sexual? Y ante todo,
(no habria que preguntarse como la pulsion puede afectarnos [ce que la pulsion peut faire de
nous|] y cdmo podemos «manejarnos con ellay [«faire avec elle»]?

En cuanto a la teoria, su estatuto no puede separarse de la funcion del saber y de la teorizacion
infantil en la génesis del psiquismo (recuerdo nuevamente ese término de «teorias sexuales
infantiles»). Ello no supone en absoluto desvalorizar la teoria, como a menudo se intenta al
hacer del fantasma un avatar, mientras que, en cascada, se desvaloriza a su vez al fantasma al
considerarlo unicamente como ficticio, al no sefalar mas que sus aspectos irreales. Si se me
quiere seguir en este desarrollo, hay que suponer que la teoria analitica en su nivel mas general
(especialmente el de esta teoria de la pulsion o del objeto-fuente) nos debe mostrar como, en qué
condiciones, con qué resultados y qué fracasos, a qué precio, el sujeto «teoriza», metaboliza los
enigmas que de entrada le planted la comunicacion interhumana. De modo que, en cierta forma,
la teoria analitica es una meta-teoria por relacion a esa teorizacion fundamental que realiza el ser
humano: en un comienzo no para apropiarse de la Naturaleza, sino para ligar la angustia
asociada al traumatismo del enigma.

Esto quiere decir que la teoria analitica de ningtin modo deberia imponerse, ni aun interferir, con
ese proceso de simbolizacion individual tal como se da desde los origenes y tal como la practica
de la cura pretende reabrir. La teoria nos dice que es posible ayudar al paciente a «teorizar» en
sus propios términos, con los elementos que han permanecido intactos de su historia individual.
La teoria de la pulsion, una pulsion que encuentra su fuente en los objetos-representaciones de
cada individuo, es un llamado a mantener la teoria analitica a distancia de la cura y de su
proceso de transferencia.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°8
www.revistaalter.com



