
ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº8  
www.revistaalter.com 

1 

 
 
 

 
ALTER Nº8 
CUERPO ERÓGENO 

La pulsión y su objeto-fuente: su 
destino en la transferencia* 
Jean Laplanche 
 
 
 
 
¿Para qué sirve la pulsión? En mi opinión esta pregunta encierra una trampa, como toda 
pregunta que se responde en sus términos. Es una pregunta que hay que cuestionar. Su 
formulación –afortunadamente- es ambigua: ¿se trata de «la pulsión» o del «concepto de 
pulsión»? No dudo de que el concepto está presente en la mente de la mayoría de nosotros: un 
concepto, como se dice, científico y teórico. ¿Cómo utilizarlo? ¿Para qué nos sirve? Al plantear 
así los términos de la cuestión nos plegamos a la concepción pragmatista vigente en todas partes 
al interior del universo de las ciencias naturales y, probablemente también, del psicoanálisis. 
Haciendo un pequeño rodeo, diré que seguramente la ciencia moderna  no está subordinada a un 
«hacer»  tecnicista  inmediato. «¿Para qué?», en el límite, podría querer decir: cómo es que eso 
nos sirve para comprender, y no para actuar directamente (pienso por ejemplo en conceptos 
como los de la astrofísica). Pero lamentablemente,  diré yo, en materia de pragmatismo los 
analistas de algún modo parecen querer superar a los físicos. Ligados cotidianamente a una 
práctica, exigen que todo concepto les sirva cotidianamente por lo menos para ubicarse, sino 
para construir e interpretar. Del «para qué» referido al concepto de pulsión, hoy no es raro  pasar  
abiertamente a un «para qué» más general referido a la «teoría» misma: ¿Para qué sirve la 
teoría? La teoría está a punto de volverse un chivo expiatorio del psicoanálisis. El otro chivo 
expiatorio sería el psicoanálisis aplicado, que yo llamo psicoanálisis extra-muros. Ya sea en 
relación a la teoría o al análisis extra-muros, encontramos ahí un doble fenómeno de repulsión 
que no constituye más que uno. Porque  ese doble destierro resulta de  una cierta concepción 
(ciertamente tecnisista) de la teoría como anterior a su  aplicación.  
 
De modo que a nuestra pregunta inicial, ¿para qué?, me propongo formular como respuesta una 
doble interrogación: ¿el concepto de pulsión debe servir para algo? Y, en segundo lugar, ¿cuál 
es el estatuto de la teoría, su función, su distancia por relación a la experiencia (a la nuestra, la 
de la práctica analítica)? Y si planteo como preámbulo estas dos cuestiones, que finalmente no 

                                                
*	
  «	
  La	
  pulsion	
  et	
  son	
  objet-­‐source.	
  	
  Son	
  destin	
  dans	
  le	
  transfert	
  ».	
  Intervención	
  en	
  el	
  Coloquio	
  
del	
   12	
   de	
   mayo	
   de	
   1984,	
   La	
   pulsion,	
   pour	
   quoi	
   faire?,	
   organizado	
   por	
   la	
   Asociación	
  
psicoanalítica	
   de	
   France.	
   	
   Publicado	
   en	
   Paris,	
   	
   APF,	
   mayo	
   de	
   1984,	
   p.	
   9-­‐28.	
   Traducción:	
  
Deborah	
  Golergant.	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº8  
www.revistaalter.com 

2 

son más que una, es porque el contenido mismo de lo que quisiera proponerles debería ayudar a 
responderlas. La teoría analítica debe ayudarnos a situar el lugar de la teoría. Volveré  sobre esto 
al final de mi exposición. 
 
Mi segunda observación preliminar se refiere a la historia: Claro que nos planteamos el 
problema  de la pulsión como analistas en 1984. Pero, ¿podemos desechar todo abordaje 
histórico, toda problemática, toda referencia relativa  a la obra que nos precede -y especialmente 
a la obra freudiana-, como acaba de decir Robert Dorey? A menudo me he  pronunciado sobre 
este punto, por lo que no haré más que una breve alusión. Creo que aquí, entre nosotros, no 
puede ser cuestión de freudiología. Pero el freudismo, tanto el de Freud como el de después de 
Freud, es también una experiencia, y pienso que lamentablemente en francés sólo tenemos una 
palabra para designar a la vez lo que constituye la experiencia adquirida (experience en inglés) y 
la experiencia científica codificada, que es el experiment. En alemán también hay dos palabras1. 
Lo que quiero decir con esto es que la experiencia a la que me refiero es la experiencia en el 
sentido del inglés experience, ya sea práctica o teórica. Porque la teoría también es una 
experiencia, y justamente no en el sentido del experimentalismo. Hay una experiencia viva de 
los conceptos, de su adopción, de su derivación, de su extravío o su desviación.  De algún modo 
la evolución de la experiencia teórica se amolda a los avatares de la evolución de la  cosa 
misma, es decir del ser humano, y esto hasta en sus errores sobre sí mismo, como si los errores 
del ser humano sobre sí mismo se encontraran reproducidos en los errores de la teoría, que desde 
luego son errores a ser señalados y superados. 
 
Ahora quisiera partir de la experiencia (siempre de esta  experience) en su segundo aspecto, en 
ese terreno común que representa la experiencia práctica, la experiencia «clínica», como se dice. 
En mi opinión es ésa la experiencia a la que debe responder nuestro pensamiento sobre la 
pulsión. Trataré de enumerar esos requisitos de la experiencia práctica en cuatro puntos. 
 
1.El primer requisito es el determinismo psíquico. Hay una afirmación general del determinismo 
psíquico que ningún analista negaría. El dominio psíquico, como cualquier otro, debe poder 
ajustarse a la razón. El azar debe ser eliminado, etc. Es un postulado freudiano bastante general; 
un postulado que no solo rige  para los analistas sino también para los psicólogo. Aquí Freud se 
coloca  abiertamente dentro de la ciencia, en el sentido de que el hombre forma parte de la 
naturaleza. Pero -porque existe un pero- si se tratara únicamente de eso, el psicoanálisis sería 
sólo una psicología, una ciencia como las otras que tendría que seguir el movimiento de todas 
las ciencias: tendría que deshacerse de nociones confusas, subjetivas (nociones como la 
voluntad, las motivaciones, incluso las causas, y desde luego que éste es el punto); tendría que 
deshacerse de la noción de causa -como decimos desde hace tiempo a propósito de las ciencias 
de la naturaleza- en favor del establecimiento de leyes, es decir, de relaciones constantes y hasta 
cuantificables entre los fenómenos. Podríamos suponer, a justo título, que la noción de causa es 
extraída de una cierta experiencia subjetiva del acto psíquico y que se encuentra en primer lugar 
proyectada al mundo exterior, al que  suponemos él mismo movido por algo, así como nosotros 
mismos tenemos la impresión de mover o de ser movidos. En las ciencias del mundo exterior, 
esta causa poco a poco cede  lugar al establecimiento de secuencias regulares en las que el ideal 
es la función matemática. Entonces, si seguimos ese movimiento de la ciencia, el reflujo debería 
operarse: debería haber una reinteriorización del determinismo legalista, incluso del 
determinismo matemático (algunos dirían matémico); debería haber una reconquista de lo 
psíquico por la ciencia natural. 
 

                                                
1	
  Igual	
  que	
  en	
  español	
  [N.	
  de	
  T.].	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº8  
www.revistaalter.com 

3 

Ahora bien, hay un «hueso»2 que se opone a ese reflujo (me perdonarán esta metáfora un poco 
incoherente). Este «hueso» no es el recurso al sentido, no es la reivindicación personalista. Es la 
resistencia y la profundización de la noción de causa tal como nos la ofrece el psicoanálisis. La 
investigación, el análisis, la interpretación del síntoma, del sueño, del lapsus, del acto fallido, 
etc., bien puede considerarse una búsqueda de sentido. Pero más allá del sentido, lo que nos 
enseña Freud es que eso que buscamos es otro contenido  y, por ello, una causa real. Y en la 
evolución constante del pensamiento freudiano sobre este tema, la idea de un ello -la idea de que 
somos movidos por esa mezcla de causas oscuras que él descubre-  viene a poner un sello casi 
definitivo a ese reconocimiento de nuestro descentramiento fundamental. 

 
2. Mi segundo punto, siempre dentro de esos requisitos a los que debe obedecer cualquier 
noción de pulsión, sería el siguiente: la causa, las causas que el psicoanálisis busca y descubre 
son del orden de la representación, son  recuerdos, fantasmas o imaginaciones –imagos-  con 
una doble particularidad. Se trata de representaciones  estereotipadas, fijas, más allá del sentido 
que podrían albergar, más allá de los múltiples sentidos que podríamos darles. Esas 
representaciones estereotipadas y fijas tienen la pregnancia de esquemas y a la vez poseen la 
materialidad de casi-cosas.  Es así como yo comento el problema de traducción que plantea la 
Sachvorstellung de Freud, que sin duda es «representación de cosa» en el sentido intencional, 
pero que, en el inconsciente, deviene una verdadera representación-cosa. Ese movimiento de la 
«representación de cosa» a la «representación-cosa» significa precisamente esa fijación más allá 
de todo sentido, incluso más allá de toda referencia, como dicen los lingüistas. La segunda 
particularidad de esas representaciones es que son inconscientes o que están sumergidas en el 
inconsciente, y que al menos una parte de ellas no puede volverse consciente ni siquiera con un 
análisis, como sabemos. El análisis solo puede constatar que una parte del inconsciente  nunca 
podrá ser recuperada y volver a lo consciente, sino únicamente ser contenida por una red de 
construcciones que trata de aproximársele pero que no alcanza la cosa misma, la representación-
cosa en sí misma. 

 
3. Mi tercer requisito es que esas representaciones se relacionan en gran medida con los 
procesos corporales, es decir,  que se organizan alrededor del cuerpo, de esta o aquella zona o de 
sus funciones. Es el reconocimiento esencial de las «organizaciones» – o de la complejidad – 
libidinales, que son  organizaciones fantasmáticas bien descritas por Freud. Del hecho de 
centrarse en esas organizaciones  a  ver en la zona erógena (la zona oral, anal, etc.) la fuente de 
la pulsión, no hay más que un paso. Un paso que se da fácilmente y que Freud parece dar 
alegremente en los Tres ensayos; pero esa alegría es tal vez relativamente fácil cuando se trata 
de la zona genital  (decir que el pene o los órganos genitales femeninos son la fuente de la 
pulsión parece tener sentido), o incluso cuando se trata de la zona anal o de la zona oral (pero lo 
cierto es que nunca se ha dicho dónde está realmente la fuente somática de la excitación oral). 
En todo caso, esa metamorfosis de la fuente es bastante más difícil de sostener  a propósito de 
algo como la pulsión de ver (¿la pulsión de ver es una excitación del ojo, ¿hablaríamos de un 
orgasmo ocular? Pocos de nosotros aceptaríamos decirlo), o incluso respecto de la pulsión 
sádica (¿supuestamente provendría de una excitación muscular?). 

 
4. Mi cuarto requisito, en fin, es poder dar cuenta de los fenómenos de desplazamiento. El hecho 
de que una misma reacción afectiva se encuentre ligada a una representación totalmente distinta 
de las circunstancias reales de su génesis, es una experiencia que Freud señala desde sus 
primeros escritos, especialmente los Estudios sobre la histeria, y  es algo que  no podemos pasar 
por alto en nuestra experiencia ni en nuestra reflexión. O incluso la sofocación del afecto, la así 

                                                
2	
  En	
  el	
  original:	
  «os»,	
  que	
  significa	
  a	
  la	
  vez	
  “hueso”	
  y	
  “pero”.	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº8  
www.revistaalter.com 

4 

llamada «bella indiferencia» de las histéricas, y su (supuesta) reaparición, la apariencia de su 
reaparición en otra parte, en la somatización o en el ataque. O también la desligazón del afecto 
de toda representación, su descualificación y la aparición de la angustia en lugar de un afecto 
cualificado, específico. O aún fenómenos como la transferencia,  y ello en todos los sentidos del 
término, sea la transferencia del sueño, es decir la transferencia hacia restos diurnos de ciertos 
afectos, de ciertas mociones de deseo, o la transferencia en el sentido en que la empleamos 
cotidianamente, la transferencia de la cura. Ahí tenemos, pues, múltiples experiencias del 
análisis que tal vez sólo vienen a radicalizar una forma espontánea de percibir; quiero decir que 
el desplazamiento es una experiencia del análisis pero también es  una experiencia cotidiana, 
una experiencia del lenguaje cotidiano. ¿Qué otra cosa hacemos cuando decimos (y lo decimos 
sin Freud) que «hemos trasladado nuestro amor de esta o aquella persona sobre esta otra», o que 
«tenemos un potencial agresivo que sólo busca encontrar un objeto, no importa cuál, el primero 
que caiga bajo su mano», etc.? Brevemente, los fenómenos de desplazamiento, así como los de 
condensación, llevan muy naturalmente a una teoría de la separación radical del afecto y la 
representación, a una esquematización que vuelve a una independiente del otro; según el modelo 
psíquico uno sería móvil (el afecto), mientras que la otra sería la vía asociativa, la línea de 
ferrocarril que conduce de una representación a otra con todas las metáforas freudianas sobre, 
precisamente, las vías ( ya sean las cadenas o las vías férreas) que conducen de una 
representación a otra. Tenemos ahí una experiencia muy fuerte, muy persuasiva –por no decir 
convincente-, que conduce directamente  a  los modelos  fisicalistas  en términos de cualidad y 
neurona, en términos de energía y estructura o, incluso, como se decía en el siglo XVII, en 
términos de figura y movimiento. Modelo dominante en el pensamiento freudiano a lo largo de 
toda su evolución. 

 
Dentro de un instante precisaré más detalladamente mi posición respecto a la hipótesis 
económica. Tan sólo quiero señalar que ningún pensamiento metapsicológico puede evitar dar 
cuenta del desplazamiento, que constituye nuestra experiencia cotidiana. Pero, inversamente, 
hay que reconocer que el desplazamiento absoluto, aquél donde el afecto no retiene nada de su 
representación de origen, es sólo un ejemplo teórico irrealizable, una posibilidad asintótica, 
como lo sería un proceso primario absoluto. Es evidente que la psicopatología (en su sentido 
más amplio, incluyendo la Psicopatología de la vida cotidiana) nos ofrece el modelo de los 
desplazamientos más radicales (o, como suelo decir, de los desplazamientos  «más olvidadizos», 
olvidadizos de su origen). Pero un desplazamiento total, un proceso primario absoluto, debería 
poder traducirse en la secuencia: «yo olvidé- qué?- yo olvidé - qué? - yo olvidé», lo que es 
precisamente el límite absoluto planteado a la investigación analítica,  si ésta pretende 
efectivamente buscar  aquello que fue olvidado, lo que supone  que el procesos primario no sea 
absoluto. 

 
Un determinismo causalista que nos vuelve extranjeros para nosotros mismos y nos aliena en un 
ello. Una determinación por representaciones inconscientes, representaciones precipitadas en 
complejos ligados al cuerpo o a alguna de sus partes o funciones. El fenómeno de 
desplazamiento, que no debería  pasarse por alto ni llevarse al absoluto. Tenemos ahí cuatro 
resultados de la experiencia analítica. Pero no pienso que sea una experiencia bruta (no la hay, 
en el sentido del empirismo), sino una experiencia relativamente independiente de todo sistema 
teórico. Es ahí donde viene a insertarse la teoría de la pulsión, si la pulsión existe. Es ahí donde 
Freud viene a introducir, con un éxito remarcable, dos tipos de modelos que sin embargo son 
bien diferentes: un modelo  considerado fisicalista, que, como decía hace un instante, reduce  
todo fenómeno a energía + figura, o energía + representación; y un modelo biologizante basado 
en el principio de constancia, es decir en la tendencia innegable de todo organismo a mantener 
su diferencia de estructura y de nivel energético por relación a  su ambiente. Dos modelos 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº8  
www.revistaalter.com 

5 

freudianos que a veces compiten, que más frecuentemente se combinan, pero cuya importancia 
debe reevaluarse constantemente. Para expresar en pocas palabras mi revaluación personal de 
estos dos modelos, diré que la principal virtud del modelo fisicalista es su falsedad física,  que lo 
convierte en el más apropiado para dar cuenta de la materialidad extraña, dura como el hierro -o 
más dura que el hierro-,  que designamos como «realidad psíquica inconsciente» o como 
«cuerpo extraño interno». Ahí encontramos el retorno – la reintroyección, diríamos – del falso 
causalismo psíquico a su lugar de origen, el psiquismo inconsciente. En cuanto al modelo 
homeostático, biologizante, es a propósito del yo que se comprueba como el mejor a lo largo de 
la elaboración freudiana. 

 
Mi meta de ningún modo es exponer la teoría freudiana de la pulsión, que consiste en una suerte 
de síntesis o de compromiso entre el fisicalismo y el biologismo. Tan solo voy a enumerar: 
fuente, empuje, meta y objeto, con esa famosa contingencia del objeto que nos trae tantos 
problemas. Y no haré más que recordar el origen biológico, según Freud, de la pulsión sexual, 
por lo demás al mismo título que el origen biológico de las pulsiones de autoconservación. 
Ustedes conocen la fórmula más sintética: la pulsión es «un concepto-límite entre el psiquismo y 
lo somático»; es «el representante psíquico de estímulos que provienen del interior del cuerpo y 
alcanzan al alma»,  es  «la cantidad de exigencia de trabajo impuesta al alma como consecuencia 
de su relación con lo corporal».  

 
Examinemos este recurso masivo a lo biológico con nuestras cuatro exigencias de hace un 
momento. La exigencia de una causa que nos aliena y nos vuelve extraños en relación a nuestros 
propios actos: seguramente sí, la referencia biológica nos vuelve bien extraños en relación a 
nuestros propios actos. En cuanto a la ligazón con zonas corporales (mi tercer punto de hace un 
momento),  ahí también parece convenir... aun cuando el estado de tensión, de  tumescencia y 
detumescencia, no es más que un modelo bien pobre para dar cuenta de la noción de fuente 
pulsional (me referí hace un momento a la pulsión de ver). ¿Qué decir de nuestro cuarto punto, 
el desplazamiento? Lo cierto es que la teoría de Freud, la teoría biológica de la pulsión, lo 
explica, pero  al precio de llevarlo al absoluto. La contingencia del objeto es total. La pulsión se 
resume en un empuje (el Drang es lo único de finalmente queda de esa especie de cuchillo de 
Janot que es la pulsión), un empuje energético que se liga a (y se desliga de) cualquier cosa, 
como a un cebo. Pero es a propósito de nuestra segunda exigencia, la relación a las 
representaciones (recuerdos y fantasmas), que la teoría biológica se muestra más débil y más 
arbitraria, negando a esas representaciones toda eficacia propia para verlas tan solo como el 
lugar de enganche, de investimento, de una energía indiferenciada y flotante. En mi opinión,  el 
recurso a una pulsión biológica para dar cuenta de la fuerza del determinismo inconsciente es 
una hipótesis inverificable, contestable y, en todo caso, extra-analítica. 

 
Vayamos más lejos. La hipótesis de un equipamiento pulsional innato acarrea, como por 
necesidad, la idea de que los fantasmas no son más que eflorescencias, traducciones psíquicas de 
una evolución endógena finalmente madurativa. Es lo que se revela en Freud en el momento 
más biologizante de su pensamiento -entre los años 1897 y 1905-, inmediatamente después de 
esa famosa carta del 21 de septiembre de 1897. Es también lo que se revela en una Melanie 
Klein para quien fantasma y pulsión están estrechamente ligados  y son  finalmente endógenos 
(como varias veces se le ha reprochado), no sólo en su fuerza sino también en sus modalidades 
de manifestación. Ahí nos encontramos en la vía de lo que llamo un idealismo biológico, donde 
lo vivido nunca es más que un punto de enganche y anclaje. Estamos ante una objeción decisiva 
a toda teoría psicoanalítica que intente confrontar un organismo biológico o somato-psíquico, a 
un ambiente considerado, en su esencia, como no psíquico. 

 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº8  
www.revistaalter.com 

6 

¿Es posible una teoría distinta de la pulsión, o hay que abandonar toda noción de pulsión? 
¿Puede proponerse otra recuperación del recorrido freudiano, el retorno a un otro Freud, a un 
tercer modelo esbozado y luego olvidado por el propio Freud? Una indicación, entre varias otras 
posibles, podría venir del hecho de que la pulsión no es verdaderamente propuesta hasta 1905 
(incluso si el término aparece una vez en el Entwurf). 

 
Pero, por supuesto, la noción de excitación de origen interno está presente antes. Freud nos 
recuerda que la excitación interna es aquello a lo que no es posible sustraerse por la motricidad. 
Definición innegable, pero la cuestión permanece abierta: eso a lo que no es posible sustraerse 
por la motricidad, ¿es el cuerpo?, ¿es el investimento de la reminiscencia por el cuerpo? ¿o es el 
cuerpo extraño interno en sí mismo, es decir  la reminiscencia en sí misma? En las cartas a 
Fliess hay otra palabra, la palabra Impulse, que encontramos en un cierto número de textos bien 
localizados en el tiempo y que, en la edición actual de El nacimiento del psicoanálisis, se 
traduce por «pulsión». Evidentemente no se trata de fuerzas corporales, ni tampoco de 
investimentos de fantasmas. Esos Impulse, esas impulsiones en el sentido que les damos en 
física o en electrónica, es la acción misma de los recuerdos reprimidos y de los fantasmas,  lo 
que nace de ellos,  lo que surge de ellos como de su fuente. Esto lo encontrarán  especialmente 
en el Manuscrito N. Esos textos, con ese empleo anterior a la Trieb, se sitúan de lleno dentro de 
lo que llamamos la teoría de la seducción, y eso significa que el modelo freudiano que  intento 
hacer funcionar  para los orígenes de la pulsión es aquél de la seducción y de la represión 
originarias. 

 
La presentación que sigue no debe tomarse más que como un esquema general. Éste no debe 
concebirse como estrictamente cronológico, aunque se trate de un esquema de engendramiento y 
por lo tanto, pese a todo, de un esquema  genético (si se acepta entender «genético» en ese 
sentido amplio de engendramiento).  Mientras que la teoría clásica de la pulsión propone una 
única condición, que es la de los estímulos endógenos somáticos, nosotros consideramos 
indispensable concebir una doble condición: por un lado, el requisito de un organismo destinado 
a la homeostasis y a la autoconservación; por otro lado, el de un mundo cultural adulto donde el 
niño se encuentra de entrada completamente inmerso. 

 
Entremos un poco más en detalle. Por oposición a la sexualidad, las funciones de 
autoconservación son funciones biológicas y biopsicológicas que apuntan a mantener al 
organismo, su estructura y sus constantes, en un nivel energético homeostático: es finalmente un 
modelo que los físicos han retomado en todos sus sistemas de regulación y de feed back. Tanto 
en el ser humano como en todo ser vivo, la autoconservación es lo primero. Insisto en que 
implica una apertura inicial al mundo, una apertura perceptiva y motriz del organismo  a su 
medio. La idea de un organismo que de entrada estaría cerrado sobre sí mismo, y que en un 
segundo tiempo tendría que abrirse al objeto (o construirlo, qué más da), es una de las 
modalidades del idealismo o del solipsismo biológicos, que tantos teóricos del psicoanálisis 
retomaron imprudentemente. 

 
Sin embargo, frente a esta pregnancia de la autoconservación -con Freud y, también, 
marginalmente por relación a él, en los desarrollos de Bolk- se ha insistido a justo título en su 
deficiencia parcial o en el retraso de los mecanismos adaptativos en el ser humano. Esta 
dependencia del pequeño ser humano respecto del adulto, mucho más marcada que en las otras 
especies, favorece el desfase que está en el origen de la humanización, es decir la sexualización 
precoz del ser humano. No obstante, investigaciones modernas  (como la de Brazelton) muestran 
hasta qué punto no debe subestimarse la apertura perceptiva y adaptativa del lactante hacia el 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº8  
www.revistaalter.com 

7 

objeto. Ésta es, pues, la primera condición, con los matices que debe aportarse a la noción de 
autoconservación.   

 
La segunda condición es aquélla de un mundo adulto al que se ve confrontado el organismo al 
nacer. Rápidamente, recordamos que es un mundo de significación y de comunicación, que 
desborda por todas partes las capacidades de aprehensión y de dominio del infante. Los 
mensajes llegan de todas partes. Pero por mensajes no entiendo necesariamente ni 
principalmente mensajes verbales. Todo gesto, toda mímica adquiere una función de 
significante. A esos significantes originarios, traumáticos, los llamamos «significantes 
enigmáticos», precisando lo que entendemos por ello. Esos significantes no son enigmáticos por 
el simple hecho de que el infante aún no posee el código que luego tendrá que adquirir para 
entenderlos. Sabemos bien que el niño comienza a usar el lenguaje verbal sin necesidad de que 
le proporcionemos un código previo, del mismo modo como puede adquirirse una segunda 
lengua por la simple práctica cotidiana. No se trata de eso. Se trata del hecho de que el mundo 
adulto está totalmente infiltrado de significaciones inconscientes y sexuales cuyo código no es 
conocido ni siquiera por el propio adulto. Y, por otra parte, se trata del hecho de que el niño no 
posee las respuestas fisiológicas o emocionales correspondientes a los mensajes sexualizados 
que le son propuestos. Brevemente: sus medios para constituir un código sustitutivo provisorio 
son fundamentalmente inadecuados. 

 
¿Qué es, pues, la seducción, como situación y como teoría?  Actualmente se hace mucho 
alboroto alrededor de la correspondencia con Fliess y de lo que Freud habría callado o 
reprimido, los hechos históricos de seducción  a los que fue confrontado (tanto en su autoanálisis 
como en sus primeros análisis). Pero la anécdota es una cosa; la seducción como fenómeno 
estructural es otra. ¿Incluso tal vez una perjudica a la otra? Lo que quiero decir es que el 
abandono parcial de la  teoría de la seducción en 1897 tal vez se debió a la confusión, en el  
propio Freud, entre, por un lado, la contingencia de las maniobras sexuales del adulto, 
consideradas perversas y, por otro lado, la generalidad de la situación de seducción. Freud  
arrojó por la borda a su «neurótica» cuando tal vez hubiese tenido que profundizar en ella, en el 
sentido de la seducción fundamental, originaria. Más tarde rectificará parcialmente, señalando la 
generalidad de la seducción ligada a los cuidados maternos. Pero debemos ir más lejos; más allá 
de las maniobras excitantes, perversas o simplemente naives, hay que considerar la práctica 
cotidiana. 

 
Retomo rápidamente el ejemplo del pecho, con la importancia extrema, exorbitante tal vez, que 
le otorga el psicoanálisis. Ahora bien, frente a esta eflorescencia del pecho -bueno o malo, 
ofrecido o negado-, frente a esta omnipresencia entre los analistas (y especialmente los analistas 
de niños), yo señalaré la ausencia, en la reflexión analítica, del pecho erógeno, del pecho erótico. 
El pecho es una zona erógena mayor de la mujer que no puede dejar de intervenir como tal en la 
relación con el infante. ¿Qué quiere de mí ese pecho que me alimenta pero que también me 
excita; que me excita al excitarse? ¿Qué quiere decirme que él mismo no sabe? El ejemplo del 
pecho tal vez no es más que un apólogo, sobre todo para el infante moderno que tiene cada vez 
menos contacto con él3.  Su mérito es permitirnos captar sobre qué bases se produce la 
constitución de los primeros objetos-fuente, objetos interiorizados o más bien introyectados. Al 
comienzo,  una relación centrada en la autoconservación, en la satisfacción de una necesidad 
adaptativa  mayor  (la alimentación). Al comienzo, también, la centración en una zona de 
intercambios entre el exterior y el interior del cuerpo, la zona oral, que entendemos que se 
deviene el punto de llamado y de fijación de una erogenidad sin que sea necesario atribuirle yo 

                                                
3	
  Éste	
  ya	
  no	
  es	
  el	
  caso	
  hoy	
  en	
  día.	
  [N.	
  de	
  T.]	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº8  
www.revistaalter.com 

8 

no sé qué erectilidad fisiológica particular. Al comienzo, además, acompañando el aporte de 
alimento (la leche),  la instrumentalidad del pecho que se impone como mensaje enigmático, 
cargado de un placer en sí mismo ignorado e imposible de delimitar. 

 
De paso, y sin detenerme en ello, aprovecho la oportunidad para decir unas  palabras sobre la 
teoría del «apuntalamiento». Teoría puesta en evidencia, dejada de lado y retomada por Freud, y 
luego por algunos de nosotros. Esa teoría del apuntalamiento afirma que la pulsión sexual surge 
apoyándose en (in Anlehnung an) la función de autoconservación. Este apoyo se traduce en el 
hecho de que ambas nacen en un mismo lugar, en una misma fuente, en una misma actividad, y 
que luego el objeto y la meta comienzan a divergir en un movimiento de clivaje progresivo. 
Como ustedes saben, el objeto sufre una derivación de tipo metonímico, por contigüidad: el 
pecho por la leche; y la meta diverge de forma metafórica  por relación a la meta de la 
alimentación, es decir se forma en analogía con la incorporación. Actualmente, 
«apuntalamiento» se ha vuelto un término muy trillado: ha pasado a significar el apoyo del 
espíritu sobre el cuerpo, se ha hablado de contra-apuntalamiento, etc. Pero incluso tomado en su 
mejor sentido (en su sentido freudiano), no deja de ser el  extremo de una concepción fisiológica 
de la pulsión sexual, una concepción que debe ser completamente invertida. Es inconcebible que 
la sexualidad emerja biológicamente de la autoconservación, aunque fuera por un desfase de la 
meta y el objeto. Esa comprensión es  el extremo, el nec plus ultra de la «robinsonada», 
entendiendo por ello el intento de reconstruir el mundo cultural a partir de los recursos 
endógenos del solo bebé –Robinson. De modo que mi fórmula será ésta: la única verdad del 
apuntalamiento es la seducción originaria. Si los gestos autoconservativos del adulto producen, 
en las zonas llamadas erógenas, el movimiento de clivaje y derivación que eventualmente 
conduce a la actividad autoerótica, es porque esos gestos son portadores de mensajes sexuales 
inconscientes para el propio adulto, inasimilables para el infante. Pero el vehículo obligado del 
autoerotismo,  lo que lo estimula y lo hace existir, es la intrusión y luego la represión de 
significantes enigmáticos aportados por el adulto. 

 
De modo que aquí nos falta hablar de la represión originaria. Porque es en un sólo movimiento 
que ésta separa en el psiquismo un inconsciente primordial -que por lo mismo se vuelve un ello- 
y que constituye los primeros objetos-fuente, fuentes de la pulsión. Conforme a la teoría 
freudiana del après-coup,  concebimos a la represión originaria como produciéndose al menos en 
dos tiempos. El primer tempo, pasivo, es como la implantación, la primera inscripción de 
significantes enigmáticos sin que puedan ser reprimidos aún. Tienen una suerte de estatus «en 
espera», estatus de externo-interno o, también (según otra expresión de Freud), de sexual-
presexual. El segundo tiempo está ligado a una reactualización y a una reactivación de esos 
significantes, desde entonces atacantes internos que el niño debe intentar ligar.  Lo que conduce 
a eso que Freud llama la teorización del niño (las teorías sexuales infantiles), así como al fracaso 
parcial de esa simbolización o de esa teorización –o sea a la represión de un resto indomeñable, 
inaprehensible- es el intento de ligar, de simbolizar significantes peligrosos y traumatizantes. Al 
interior de lo que llamamos ello, las representaciones de cosa  -que devienen representaciones-
cosa-  adquieren un estatus aislado, al margen de la comunicación y  de la significación. 

 
De modo que la pulsión no es ni una entidad mítica, ni una fuerza biológica,  ni un concepto 
límite. Es el impacto sobre el individuo y sobre el yo de la estimulación constante ejercida, 
desde el interior, por las representaciones-cosa reprimidas, que podemos designar como 
objetos–fuente de la pulsión. En cuanto a la relación de la pulsión con el cuerpo y con las zonas 
erógenas, lejos de ser concebida a partir del cuerpo, es la acción sobre el cuerpo de  objetos-
fuente reprimidos. Ello a través del yo, que es ante todo un yo-cuerpo, donde las zonas erógenas 
devienen, muy naturalmente, lugares de precipitación y de organización de fantasmas. 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº8  
www.revistaalter.com 

9 

 
Unas pocas palabras sobre el dualismo pulsional para recordar una tesis según la cual se trata de 
una articulación, de una dicotomía interna a la pulsión sexual. Las pulsiones de vida y de 
muerte se distinguen en función de la naturaleza misma del objeto-fuente. En la pulsión de 
muerte el objeto se encuentra reducido a un único aspecto, unilateral, parcelario, excitante y 
hasta destructor. En la pulsión de vida el objeto siempre tiene aspectos unificados, totalizados, 
incluso tratándose de lo que llamamos un objeto parcial, es decir una parte del cuerpo.  Es cierto 
que los objetos-fuente de las pulsiones de muerte y de vida son finalmente los mismos; pero en 
el primer caso están reducidos, como desencarnados y llevados nuevamente a indicios de 
excitación,  mientras que en el segundo,  la tendencia a unificar y a sintetizar se encuentra en la 
presentación misma del objeto-fuente. 

 
Quisiera volver un momento a la concepción llamada «económica» para distinguir en ella  el 
aspecto cuantitativo y el aspecto  proceso. En primer lugar, la idea de una fuerza pulsional 
relativamente constante sigue siendo un postulado plausible, aun cuando resulta utópico querer 
cuantificar esa fuerza. Se trata únicamente  de la «exigencia de trabajo» ejercida por los 
«prototipos inconscientes reprimidos». Si tuviera que formular una hipótesis cuasi metafísica 
sobre el origen último de esta fuerza,  diría que es la medida de la diferencia o del desequilibrio 
entre lo que es simbolizable y lo que no lo es en los mensajes enigmáticos propuestos al niño. 
Es, si se quiere, la medida de la cantidad de traumatismo. 

 
En segundo lugar, de todos modos -e independientemente de todo objetivo de cuantificación - la 
constante del empuje pulsional no es más que aproximativa, válida por un lapso de tiempo 
determinado. Lo que aboga contra una constancia absoluta es especialmente la hipótesis de una 
neo-creación de «energía» sexual, según las mismas líneas que dirigieron su génesis original. 

 
Pero hay otro aspecto de lo económico que conserva toda su importancia, y es la distinción de 
modos de funcionamiento: proceso primario (para la energía libre) y proceso secundario (para la 
energía ligada). Podemos imaginar que la circulación de la que se trata -los tipos de circulación, 
libre y ligada, más o menos libre y más o menos ligada-  se conciba según un modelo no 
fisicalista, refiriéndose a eso que podríamos llamar circulación de sentido o de información en 
los circuitos de comunicación, tal vez con la paradoja de que también habría que hablar de la 
circulación del no-sentido, es decir de lo no-simbolizado. 

 
Finalmente,  siempre dentro de este problema económico, insistiré  en la idea de que la 
existencia independiente del afecto y la representación es postulada por Freud a partir de hechos 
clínicos indiscutibles. Por una parte, merece ser formulada según el modelo de circulación 
evocado hace un instante y, por otra parte, ser modulada según el caso. Cuanto más cualificado 
está un afecto, menos móvil es; cuanto más descualificado, más se aproxima el proceso en 
cuestión al proceso primario. Pero es sólo  asintóticamente que podemos postular una descarga 
(angustia) o un desplazamiento de afecto absolutamente desligados. 

 
Me había propuesto  articular la pulsión a la transferencia. Sería necesario un largo desarrollo y 
me contentaré con indicar su resorte. Tal como la concibo, la transferencia es característica de la 
situación analítica y de algunas otras constelaciones intersubjetivas específicas, que tienen en 
común el hecho de reproducir, de renovar, la situación de seducción originaria. Así es como  
interpreto la fórmula de Lacan, más sugestiva que argumentada con precisión, del «sujeto 
supuesto saber». El sujeto supuesto saber, al comienzo, es el adulto para el niño; de modo que 
puede decirse que la situación originaria de la pulsión es ya una relación de trascendencia y de 
transferencia. Transcendencia desde este lado [en deçà], puesto que hay un vacío de 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº8  
www.revistaalter.com 

10 

significación o una falta de significado que constituye el carácter enigmático del mensaje del 
adulto. Trascendencia y transferencia hacia otro lado [au delà], porque todo el movimiento de 
simbolización consiste en agregar nuevos significantes con el fin de desplazar, de transponer y, 
por lo tanto, de ligar los significantes más traumáticos. La transferencia –en el sentido analítico- 
no puede ser otra cosa que la posibilidad de continuar o retomar ese movimiento de 
simbolización. En ese sentido, lejos de ser esa suerte de juego de roles y de desilusión que a 
veces se quiere ver  en ella, la transferencia sería reapertura de la transferencia originaria, y su 
destino, a su vez, no podría ser otro que el de ser ella misma transferida  (formula que encuentro 
en Wilhelm Reich, probablemente sin darle el mismo sentido: transferencia de transferencia). 

 
También prometí volver a mis dos preguntas iniciales: ¿La pulsión sirve para algo?; ¿cuál es el 
estatuto de la teoría? Y bien, el contenido mismo de lo que he propuesto ofrece pistas. Primero, 
en cuanto a « ¿para qué sirve?», no puede negarse que ese tipo de pregunta (¿para qué sirve?) es 
inseparable, en su «representación-meta», de una visión adaptativa. Aquí sería la adaptación de 
un concepto a una finalidad puramente tecnicista, incluso si ella  no pretende implicar «valor».  
El «para qué sirve» [«pour quoi faire»], ¿tiene sentido en el campo de lo sexual? Y ante todo, 
¿no habría que preguntarse cómo la pulsión puede afectarnos [ce que la pulsion peut faire de 
nous] y cómo podemos «manejarnos con ella» [«faire avec elle»]? 

 
En cuanto a la teoría, su estatuto no puede separarse de la función del saber y de la teorización 
infantil en la génesis del psiquismo (recuerdo nuevamente ese término de «teorías sexuales 
infantiles»). Ello no supone en absoluto desvalorizar la teoría, como a menudo se intenta al 
hacer del fantasma un avatar, mientras que, en cascada, se desvaloriza a su vez al fantasma al 
considerarlo únicamente como ficticio, al no señalar más que sus aspectos irreales. Si se me 
quiere seguir en este desarrollo, hay que suponer que la teoría analítica  en su nivel más general 
(especialmente el de esta teoría de la pulsión o del objeto-fuente) nos debe mostrar cómo, en qué 
condiciones, con qué resultados y qué fracasos, a qué precio, el sujeto «teoriza», metaboliza los 
enigmas que de entrada le planteó la comunicación interhumana. De modo que, en cierta forma, 
la teoría analítica es una meta-teoría por relación a esa teorización fundamental que realiza el ser 
humano: en un comienzo no para apropiarse de la Naturaleza, sino para ligar la angustia 
asociada al traumatismo del enigma. 

 
Esto quiere decir que la teoría analítica de ningún modo debería imponerse, ni aun interferir, con 
ese proceso de simbolización individual  tal como se da desde los orígenes y tal como la práctica 
de la cura pretende reabrir. La teoría nos dice que es posible ayudar al paciente a «teorizar» en 
sus propios términos, con los elementos que han permanecido intactos de su historia individual. 
La teoría de la pulsión, una pulsión que encuentra su fuente en los objetos-representaciones de 
cada individuo, es un llamado a mantener la teoría analítica a distancia de la cura y de su 
proceso de transferencia. 

 
 

   
 
 


