
ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº8  
www.revistaalter.com 

1 

 
 
 

 
ALTER Nº8 
CUERPO PULSIONAL 

« Psique es corporal, nada sabe de 
eso »  *  
Jacques André 
 
 
 
La fórmula de Freud1, y el desplazamiento que le aplica Françoise Coblence: «Psique es 
extensa/ Psique es corporal», puede entenderse como lo que ocurre con el dualismo 
alma-cuerpo cuando se piensa desde el interior de la experiencia analítica. Al menos en 
su filiación freudiana, el psicoanálisis no deja de ser fundamentalmente dualista, 
siempre que esta palabra -“dualismo”-  adquiera un sentido totalmente diferente del que 
le atribuye una metapsicología ingenua, por lo demás más religiosa que filosófica. 
Dicho dualismo ingenuo – al que sin embargo no escapa Descartes- opone substancias 
que objetiviza como de naturalezas distintas. Pero no por ser ingenuo ha dejado de 
estructurar el pensamiento occidental común desde hace dos milenios, y no sería difícil 
localizar sus huellas tanto en Freud como en cada uno de nosotros. Así, una de las líneas 
de fuerza del artículo y de la conferencia de Françoise Coblence es precisamente 
mantener la exigencia dualista propia de la vida psíquica  contra  el dualismo 
substancial.  
 
Podemos dar a conocer este punto de vista tanto en sus formas más diferenciadas, 
aquéllas de la teoría, como en sus formas más elementales, aquéllas de las que dan 
testimonio a contrario las psicopatologías alimenticias. Teoría y práctica del conflicto 
psíquico, el psicoanálisis es por “esencia” dualista. El episodio freudiano más 
interesante sobre este punto de vista es quizás el que ocurre en el momento de la 
introducción del narcisismo. Si el yo no es solamente el lugar de la autoconservación 
sino también una instancia libidinal, el monismo a lo Jung amenaza, aquél del todo-
libido. De ahí la introducción de un dualismo provisorio, en espera del de la segunda 
tópica, entre la libido del yo y la libido de objeto ¿El psicoanálisis está libre del riesgo 
de substancializar un dualismo necesario tanto en la vida psíquica como en la teoría? 
En absoluto, especialmente dentro de una modalidad muy metafísica de concebir la 
pareja pulsión de vida/ pulsión de muerte. 
  

                                                
*	
  ««Psiqué	
  est	
   corporelle,	
   	
   n’en	
   sait	
   rien»»,	
  en	
  Revie	
  française	
  de	
  psychanalyse,	
  2010/5.	
  Vol	
  
74,	
  p.	
  1475-­‐1479.	
  	
  Traducción:	
  	
  Úrsula	
  Zapata.	
  
1	
  Véase	
  en	
  Conclusiones,	
  ideas,	
  problemas,	
  O.C.	
  XXIII,	
  Buenos	
  Aires,	
  Amorrortu,	
  p.	
  302.	
  N.	
  de	
  T.	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº8  
www.revistaalter.com 

2 

El monismo destruye las diferencias; el dualismo permite pensar, oponer, dialectizar, 
poner en conflicto. Permite que un análisis tenga lugar. Podemos plantear la hipótesis de 
que lo que se impone a la teoría es, en primer lugar, una exigencia para la vida psíquica 
en general, una condición de su dinámica, eventualmente de su salud. La imagen del 
bebé anoréxico me parece ejemplar. Ahí tenemos a un ser humano recién nacido que, en 
cierto modo, toma al pie de la letra la teoría psicoanalítica. Él también sabe, en síntoma 
si no en teoría, que nada distingue comer de incorporar, ingerir de introyectar, 
metabolizar de identificarse. Él sabe que la leche que queremos hacerle tragar es un 
veneno de angustia, de pasión o de odio. Y, con una lógica que resulta tan loca como 
paradójica,  intenta restablecer el orden de la necesidad frente al  de la pulsión 
rechazando toda ingestión, toda injerencia. La anoréxica convertida en adulta demuestra 
a su manera que Psique es corporal, y que lo sabe demasiado bien.  A la inversa, la 
salud del yo, que nos es indicada especialmente por cierta plasticidad identificatoria (y 
plasticidad no es labilidad), supone que el  yo ya no sabe nada (en el sentido de la 
represión) de la operación somática con la que al comienzo se confundía. Pienso en esas 
sorprendentes palabras de una adolescente anoréxica: «Comer no es el problema, lo que 
yo no soporto es metabolizar».  
 
Lo cierto es que «Psique es corporal, nada sabe de eso» es una fórmula relativa. Aquí 
define la salud, indicando procesos de diferenciación entre  psique y cuerpo 
suficientemente logrados como para permitir una actividad de habla, de pensamiento y 
de imaginación que no corra el riesgo permanente de traducirse en actos del cuerpo: la 
diferenciación psique / cuerpo se realiza más bien de un modo que no es el de la 
exclusión binaria, sin que psique y  cuerpo pierdan el contacto. Pero la misma fórmula 
también puede servir perfectamente para caracterizar la patología, y ello en sus dos 
extremos: como falta de «ignorancia» (no hay acto corporal que no pueda convertirse en 
una amenaza de destrucción psíquica: comer, beber, defecar, respirar, copular, 
reproducirse, dormir…) o, a la inversa, cuando la ignorancia se vuelve absoluta y tiende 
al aislamiento o al clivaje, desde la distinción obsesiva del alma y el cuerpo, de lo 
elevado y lo bajo, hasta el delirio de  inmortalidad. 
 
Me contentaré con señalar brevemente algunos puntos de debate que la reflexión de 
Françoise Coblence permite hacer avanzar. 
 
1/ «Psique es corporal, nada sabe de eso» es una fórmula específicamente psicoanalítica, 
inherente a su campo teórico y práctico. Mientras escribo mi cerebro realiza miles de 
operaciones neuronales y mis células mueren por millones (seis millones por segundo) 
de acuerdo con el fenómeno de la apoptosis. De todo eso mi psique no sabe nada, 
aunque evidentemente ése no es el sentido de la fórmula. La represión, el aislamiento, el 
clivaje, la negación, tienen su razón de ser… La referencia al cuerpo, al soma, no puede 
dejar de apelar al encuentro con la biología y la medicina, pero es necesario que ello no 
ocurra al precio de una confusión de categorías. Menciono un ejemplo reciente, una 
discusión con el biólogo Jean-Claude Ameisen, especialista en el fenómeno de la 
muerte celular. Aunque destaca con entusiasmo la genialidad de las intuiciones 
freudianas desarrolladas en Más allá del principio del placer,  añade que para que 
biólogos y psicoanalistas se pongan realmente de acuerdo- es decir, para que hablen el 
mismo lenguaje- tendrían que eliminarse dos palabras: «pulsión» y «muerte»… 
 
2/ Pulsión es una noción psicoanalítica, únicamente psicoanalítica, metáfora de la 
violencia de la cosa psíquica. De todo nuestro aparato conceptual, sin duda  es la que se 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº8  
www.revistaalter.com 

3 

encuentra más amenazada por la substancialización o, dicho de otro modo,  por la 
metafísica.  Si la pulsión fuese biológica, hace un siglo que los biólogos ya lo habrían 
notado. Que la pulsión utilice todos los recursos energéticos del cuerpo biológico no 
significa para nada que su fuente se encuentre ahí. La pulsión tiene su fuente en el 
cuerpo sólo si aceptamos  que éste, a imagen del cuerpo del bebé anoréxico, está 
constituido de un extremo a otro por los trazos, las huellas del fantasma, y que éstas no 
son disociables del encuentro intersubjetivo con el inconsciente de los adultos. La  
descripción de la pulsión como fuerza biológica que busca  delegación en lo psíquico es 
uno de los restos más evidentes, dentro del psicoanálisis, del dualismo alma-cuerpo en 
su versión más metafísica y más ingenua.  
  
3/ ¿El psicoanálisis nunca se ve confrontado al cuerpo tal como lo entendemos en  
biología y en medicina? ¿Aquí podría ayudarnos la distinción cuerpo / soma? De las 
varias posibles vías de entrada a esta cuestión,  me quedo con dos: la del encuentro con 
el paciente llamado psicosomático y la del encuentro con el paciente afectado de una 
enfermedad orgánica comprobada. Recibo en análisis a Jean, quien se encuentra 
afectado de una enfermedad autoinmune de la peor especie. Los tratamientos existentes 
no le han ayudado, con lo que eso deja sospechar de pronóstico siniestro: 
desorganización de las funciones principales y cáncer. Mantenida al margen durante 
mucho tiempo, la enfermedad no impide que se despliegue el análisis de este hombre 
histérico, hasta que su agravamiento impone el discurso de la queja y frena el proceso 
analítico. El valor psicoterapéutico permanece: el tratamiento es el único lugar donde se 
queja sin límites, cosa que evita hacer con sus seres cercanos. Pero el análisis ya no es 
posible, en primer lugar porque la realidad médica ha sustituido a la realidad psíquica y, 
luego, porque yo ya no logro mantener mi posición de analista: recibo su queja, me 
aburro, dejo de asociar. Es aquí donde nos encontramos con ese problema técnico, 
sumamente complejo, sugerido por Freud: ¿qué posibilidad psíquica tenemos de 
identificarnos con aquél que sufre no ya en su carne (el cuerpo erógeno) sino en su 
cuerpo biológico? En los casos que refiere Michel de M´Uzan sobre la posibilidad de un 
trabajo analítico con pacientes afectados por un cáncer terminal, observamos claramente 
que la condición es una negación compartida de la muerte cercana, de la enfermedad 
mortal, lo que permite que la queja se mantenga al margen. 
 
El enfermo denominado «psicosomático» plantea otros problemas. El cardiólogo recibe 
a un paciente hipertenso, fuertemente amenazado de sufrir un infarto y una muerte 
dolorosa, pero constata que todos los tratamientos habitualmente eficaces no consiguen 
ayudarle. Puesto que se trata de un médico informado, le prescribe consultar a un 
psicoanalista. Pero éste apenas está mejor preparado que su colega; los instrumentos con 
los que cuenta (el conflicto psíquico, la asociación, la fantasía, el sueño, las 
representaciones preconscientes, las actividades sublimatorias…) se revelan casi 
inexistentes o inoperantes. El pensamiento permanece actual, concreto y operatorio. 
Inútil esperar que sugerirle al paciente que «tiene una espina clavada en el corazón» 
pueda tener algún efecto. Tanto el cardiólogo como el psicoanalista deben tratar con una 
maquinaria loca, en este caso el sistema cardiovascular, pero ninguno de los dos dispone 
de los instrumentos necesarios en su equipamiento de base. Como si el sistema 
cardiovascular, haciendo rancho aparte, perteneciese a un orden que no es ni fisiológico 
ni psíquico. Sin embargo, sabemos que no todo está perdido y que, si existe una 
solución, ésta se encuentra más bien del lado del psicoanalista… y de la transferencia. 
Aunque la transferencia no está ausente entre el cardiólogo y su enfermo, en esa 
situación no es una palanca utilizable, no es un instrumento de la técnica médica. Por el 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº8  
www.revistaalter.com 

4 

contrario, junto a la  la contratransferencia -particularmente solicitada en este caso- ella 
es uno de los pilares del método analítico. En casos favorables ocurre que la actualidad  
transferencial se vuelve conflictiva, permitiendo abrir camino a la rememoración y 
descargar a la máquina de su locura.  
 
La palabra soma es aquí valiosa por distinguirse del cuerpo, que carga las huellas de la 
sexualidad infantil.  Con la salvedad de que tampoco se trata del soma del médico. El 
especialista somático y el  psicosomático, aunque su denominación incluya la misma 
palabra, se ocupan de dos «realidades» diferentes. Tanto la diferencia cuerpo/soma 
como la diferencia psique/cuerpo son internas al campo de la experiencia psicoanalítica. 
Nótese que el pensamiento «psicosomático» en psicoanálisis no es menos dualista que 
cualquier otro; lo que se considera nunca es el soma en su totalidad, en su unidad,  sino 
lo que se distingue en él por su desmesura y su locura, su parte maldita.  
 
4/ Un último punto, particularmente enfatizado por la conferencia de Françoise 
Coblence, es el de la contratransferencia como lugar de pasaje entre cuerpo y psique. El 
paciente habla y el cuerpo del analista se adormece, se mueve, se cansa, se excita… 
Todo ocurre como si la contratransferencia operase un movimiento de des-
diferenciación, como si reencontrase las formas de una expresión no verbal o pre-verbal. 
La contratransferencia indica que la regresión ha cambiado de territorio, que sólo puede 
mantenerse pasando por el inconsciente del analista,  recobrando un estado en el que la 
diferenciación entre cuerpo y psique no ha sido totalmente alcanzada. La experiencia 
nos muestra que sólo aceptando este fracaso del método -con una cura que deja de ser 
simplemente talking cure- el método tiene alguna posibilidad de recuperarse. 
Simplemente la regresión ha cambiado de bando, se ha convertido en una exigencia 
impuesta al funcionamiento psíquico del analista. No cabe duda de que muchos análisis 
se traban en este punto.  
 
 
 
           
 
 

 
 
 

 
 

 
 


