
ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº8  
www.revistaalter.com 

1 

 
 
 

 
 
ALTER Nº8 
CUERPO ERÓGENO 

Fantasmas del cuerpo, restos de 
lenguaje* 
Dominique Scarfone 
 
 
	
  
	
  
Aunque	
   haya	
   surgido	
   de	
   la	
   práctica	
   y	
   de	
   la	
   teorización	
   de	
   un	
   neurólogo,	
   el	
  
psicoanálisis	
   –	
   suena	
   banal	
   recordarlo	
   –	
   no	
   es	
   la	
   neurología.	
   Además	
  me	
  parece	
  
arriesgado	
   proponer,	
   como	
   hacemos,	
   un	
   «neuro-­‐psicoanálisis»,	
   síntesis	
   por	
   lo	
  
menos	
   prematura,	
   de	
   hecho	
   imposible,	
   entre	
   dos	
   campos	
   bien	
   diferenciados,	
  
irreductibles	
   el	
   uno	
   al	
   otro	
   tanto	
   por	
   su	
   objeto	
   como	
   por	
   su	
   método.	
   Pero	
   el	
  
psicoanálisis	
   es	
   también	
   una	
   disciplina	
   muy	
   particular	
   que	
   se	
   reconstituye	
  
permanentemente	
   al	
   desmarcarse,	
   en	
   un	
   acto	
   constantemente	
   renovado	
   de	
  
fundación,	
   	
  de	
  campos	
  tan	
  diversos	
  como	
  la	
  biología,	
  la	
  antropología,	
  la	
  lingüística,	
  
la	
   filosofía,	
   etc.	
   El	
   tema	
   del	
   presente	
   congreso1	
  es	
   un	
   buen	
   ejemplo	
   de	
   ello:	
   se	
  
recuerda	
   con	
   precisión	
   que	
   psique	
   es	
   corporal.	
   Sin	
   embargo,	
   vemos	
   claramente	
  
que	
  esta	
  afirmación	
  no	
  es	
  una	
  simple	
  constatación	
  que	
  se	
  refiera	
  a	
   la	
  asimilación	
  
de	
  lo	
  psíquico	
  a	
  lo	
  somático.	
  La	
  expresión	
  	
  «psique	
  es	
  corporal,	
  	
  nada	
  sabe	
  de	
  eso»,	
  
aunque	
   analizada	
   y	
   explorada	
   por	
   Françoise	
   Coblence	
   en	
   su	
   ponencia,	
   desplaza,	
  
transforma	
  en	
  un	
  solo	
  movimiento	
   tanto	
  el	
   sustantivo	
  «psique»	
  como	
  el	
   adjetivo	
  
«corporal».	
  Sin	
  duda	
  este	
  desplazamiento	
  	
  se	
  apoya	
  en	
  el	
  «nada	
  sabe	
  de	
  eso»	
  que	
  
cierra	
   la	
   expresión:	
   la	
   inconsciencia	
   del	
   estado	
   corporal,	
   que,	
   al	
   tratarse	
   con	
   la	
  
seriedad	
  que	
  conviene,	
  conlleva	
  toda	
  una	
  serie	
  de	
  consecuencias	
  respecto	
  de	
  lo	
  que	
  
en	
  psicoanálisis	
  entendemos	
  por	
  psique	
  o	
  por	
  cuerpo.	
  
	
  

                                                
*	
   Scarfone	
   Dominique,	
   «	
   Fantômes	
   du	
   corps,	
   restes	
   de	
   langage	
   »,	
   Revue	
   française	
   de	
  
psychanalyse,	
  2010/5	
  Vol.	
  74,	
  p.	
  1707-­‐1716.	
  Traducción:	
  Lorenza	
  Escardó.	
  
Artículo	
   original	
   disponible	
   en	
   CAIRN.INFO:	
   http://www.cairn.info/revue-­‐francaise-­‐de-­‐
psychanalyse-­‐2010-­‐5-­‐page-­‐1707.htm	
  
1	
  El	
  autor	
  hace	
  referencia	
  al	
  70°	
  Congreso	
  de	
  Psicoanalistas	
  de	
  Lengua	
  Francesa,	
  celebrado	
  en	
  
Atenas,	
  2010,	
  	
  con	
  el	
  título	
  «	
  Entre	
  psyché	
  et	
  soma	
  ».	
  N.	
  de	
  T.	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº8  
www.revistaalter.com 

2 

Hace	
   tiempo	
   que	
   se	
   admite	
   que	
   sería	
   un	
   error	
   tratar	
   de	
   liberar	
   al	
   vocabulario	
  
psicoanalítico	
   de	
   sus	
   referencias	
   a	
   la	
   biología.	
   Referencias	
   que	
   no	
   son	
   más	
   que	
  
«formas	
  de	
  hablar»,	
  como	
  apuntaba	
  J.	
  –B.	
  Pontalis:	
  
	
  
«El	
   lenguaje	
   psicoanalítico,	
   escribía	
   en	
   1967,	
   a	
   menudo	
   presenta	
   un	
   carácter	
  
metafórico,	
   marcado	
   por	
   el	
   antropomorfismo	
  (ejemplos:	
   ello,	
   superyó)	
   o	
   por	
  
referencias	
   explícitas	
   a	
   registros	
   no	
   psicológicos	
   (neuro-­‐fisiología,	
   biología,	
  
mitología).	
  En	
  psicoanálisis	
  este	
  carácter	
  metafórico	
  adquiere	
  un	
  valor	
  particular,	
  
irreductible	
  al	
  que	
  ofrece	
  el	
  empleo	
  de	
  imágenes	
  que	
  vienen	
  simplemente	
  a	
  ilustrar	
  
nociones.	
  […]	
  La	
  diversidad	
  de	
  registros	
  utilizados	
  no	
  debería	
  comprenderse,	
  pues,	
  
como	
   simple	
   diversidad	
   de	
   modelos	
   operatorios:	
   marca	
   la	
   imposibilidad	
   de	
   un	
  
lenguaje	
   unificado	
   teniendo	
   en	
   cuenta	
   la	
   naturaleza	
   misma	
   del	
   objeto	
   a	
  
aprehender»2.	
  
	
  
Esta	
   «espectralización»,	
   	
   que	
   el	
   	
   propio	
   lenguaje	
   del	
   psicoanálisis	
   opera	
   en	
   su	
  
objeto	
   –o,	
   al	
   contrario,	
   que	
   es	
   impuesto	
   al	
   lenguaje	
   por	
   el	
   objeto	
   en	
   cuestión-­‐	
  
puede	
   ser	
   fuente	
   de	
  muchos	
  malentendidos,	
   pero	
   es	
   también	
   lo	
   que	
   confiere	
   al	
  
pensamiento	
   psicoanalítico	
   un	
   alcance	
   heurístico	
   propio.	
   En	
   efecto,	
   solo	
   el	
  
psicoanálisis	
   se	
   ve	
   llevado	
   a	
   descubrir,	
   en	
   un	
   fenómeno	
   humano	
   ya	
   complejo,	
   «	
  
pliegues	
   »	
   suplementarios	
   que	
   dependen	
   ciertamente	
   de	
   registros	
   heterogéneos,	
  
pero	
   que	
   sería	
   reductor	
   intentar	
   unificar	
   en	
   un	
   lenguaje	
   que	
   se	
   pretendiera	
  
unívoco.	
  La	
  ambigüedad	
  de	
   lo	
  humano,	
  el	
   amplio	
  espectro	
  de	
   sus	
   características,	
  
obliga	
   a	
   hablar	
   un	
   lenguaje	
   que	
   también	
   abarque	
   un	
   extenso	
   registro.	
   Y,	
   como	
  
siempre,	
   es	
   entre	
   las	
   nociones	
   discretas,	
   entre	
   los	
   picos	
   de	
   intensidad	
   de	
   este	
  
espectro –	
  al	
  que	
  se	
  aferran	
  las	
  disciplinas	
  positivas	
  de	
  las	
  cuales	
  se	
  sirve–	
  que	
  se	
  
despliega	
   el	
   movimiento	
   del	
   pensamiento	
   psicoanalítico	
   en	
   su	
   insoluble	
  
heterogeneidad. 
	
  
Como	
  contraparte,	
  esta	
  heterogeneidad	
  nos	
  autoriza	
  a	
  hacer	
  	
  «excursiones»	
  fuera	
  
de	
   nuestro	
   dominio,	
   excursiones	
   de	
   las	
   que	
   volvemos	
   potencialmente	
   mejor	
  
armados	
  para	
   pensar	
   nuestro	
   objeto	
   específico	
   y	
   la	
   práctica	
   que	
   le	
   corresponde.	
  
Así,	
   sin	
   tratarse	
   de	
   ninguna	
   clase	
   de	
   neuro-­‐psicoanálisis,	
   me	
   parece	
   del	
   todo	
  
posible	
  y	
  útil	
  partir	
  de	
  un	
  hecho	
  que	
  a	
  primera	
  vista	
  parece	
  puramente	
  neurológico	
  
para	
  encontrar	
  ahí,	
   	
   instituyéndose,	
  	
  al	
  propio	
  movimiento	
  de	
  lo	
  psicoanalítico.	
  De	
  
modo	
  que,	
  para	
  alimentar	
  la	
  reflexión	
  acerca	
  de	
  la	
  psique-­‐cuerpo,	
  se	
  me	
  ocurrieron	
  
las	
  preguntas	
  enunciadas	
  en	
  el	
  siguiente	
  párrafo,	
  donde	
  encontraremos	
  bajo	
  otra	
  
forma	
  el	
  «espectro»	
  de	
  nuestro	
  objeto.	
  
	
  
Las	
  preguntas	
   son	
   las	
   siguientes:	
   ¿qué	
   tienen	
   en	
   común	
   	
  un	
  dolor	
   fantasma,	
   una	
  
palabra	
   repetitiva	
   de	
   un	
   afásico,	
   	
   un	
   estado	
   post-­‐traumático	
   y	
   un	
   fetiche?	
   ¿Qué	
  
importancia	
  tiene	
  esto	
  para	
  la	
  noción	
  de	
  vida	
  del	
  alma?	
  ¿Tiene	
  alguna	
  relación	
  con	
  
el	
   hecho	
   de	
   que	
   la	
   psique	
   sea	
   extensa	
   o,	
   más	
   bien,	
   como	
   lo	
   precisa	
   Françoise	
  
Coblence,	
  	
  que	
  sea	
  corporal?	
  
	
  
	
  

                                                
2	
  J.	
   –B.	
   Pontalis,	
   ‹‹	
   Question	
   de	
   mots	
   	
   ››,	
   Après	
   Freud,	
   Paris,	
   Gallimard,	
   1968.	
   (Cursivas	
   de	
   D.	
  
Scarfone.)	
  
	
  
	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº8  
www.revistaalter.com 

3 

MIEMBROS	
  Y	
  DOLORES	
  FANTASMA	
  
	
  
La	
   espectralización	
   a	
   la	
   que	
   nos	
   referimos	
   aparece	
   aquí	
   de	
   distintas	
   formas.	
   En	
  
efecto,	
  hace	
  años	
  que	
  me	
  intereso	
  por	
  los	
  trabajos	
  de	
  un	
  neurólogo	
  americano,	
  V.	
  S.	
  
Ramachandran,	
   sobre	
   los	
   miembros	
   fantasmas	
   y,	
   más	
   precisamente,	
   sobre	
   los	
  
dolores	
   fantasmas	
   que	
   aparecen	
   después	
   de	
   la	
   amputación	
   de	
   un	
   miembro.	
   Si	
  
necesitáramos	
   un	
   argumento	
   adicional	
   que	
   apoye	
   la	
   idea	
   de	
   que	
   la	
   psique	
   es	
  
corporal,	
  los	
  dolores	
  experimentados	
  en	
  los	
  miembros	
  fantasmas	
  nos	
  lo	
  ofrecen	
  de	
  
manera	
  muy	
  clara.	
  	
  El	
  cuerpo	
  en	
  sí	
  puede	
  no	
  ser	
  visible;	
  el	
  dolor,	
  por	
  su	
  parte,	
  no	
  
deja	
  de	
  ser	
  real.	
  Aquí	
  se	
  me	
  podría	
  objetar	
  que	
  no	
  es	
  evidente	
  que	
  la	
  sensación	
  de	
  
dolor	
   sea,	
   	
   propiamente	
   hablando,	
   psíquica;	
   sería	
  más	
   bien	
  una	
   sensación	
  bruta,	
  
por	
  lo	
  demás	
  relativamente	
  paralizante	
  para	
  las	
  demás	
  funciones	
  de	
  la	
  psique.	
  A	
  lo	
  
que	
   yo	
   respondería	
   que	
   esto	
   no	
   se	
   diferencia	
   de	
   una	
   psique	
   paralizada	
   tras	
   una	
  
pérdida	
   repentina	
  del	
   objeto,	
   cuando	
  el	
   duelo	
  no	
   está	
   aún	
  elaborado.	
  Y	
   también,	
  	
  
que	
   el	
   status	
   psíquico	
   de	
   ese	
   dolor	
   me	
   parece	
   confirmado	
   por	
   el	
   hecho	
   de	
   que	
  
Ramachandran	
   ha	
   inventado	
   una	
   técnica	
   con	
   la	
   que	
   podemos	
   aligerar	
  
temporalmente,	
  e	
   incluso	
  hacer	
  desaparecer,	
  dicho	
  dolor	
   fantasma.	
  A	
  partir	
  de	
   la	
  
existencia	
  de	
  esta	
  técnica,	
  muy	
  astuto	
  sería	
  quien	
  pretendiese	
  separar	
  lo	
  psíquico	
  
de	
  lo	
  corporal.	
  	
  
	
  
Se	
  trata	
  de	
  una	
  caja	
  de	
  madera	
  dividida	
  a	
  la	
  mitad	
  por	
  un	
  tabique	
  en	
  una	
  de	
  cuyas	
  
caras	
  se	
  coloca	
  un	
  espejo.	
  En	
  ese	
  espejo,	
  se	
  hace	
  observar	
  al	
  sujeto	
  amputado	
   	
   la	
  
imagen	
   reflejada	
   del	
   miembro	
   simétrico	
   restante,	
   lo	
   que	
   permite	
   la	
   percepción	
  
virtual	
  del	
  miembro	
  opuesto	
  (miembro	
  faltante	
  pero	
  doliente).	
  Entonces	
  se	
  puede	
  
hacer	
  que	
  este	
  miembro	
  virtual	
  realice	
   toda	
  clase	
  de	
  maniobras	
  correspondientes	
  
al	
  objetivo	
  de	
  aliviar	
  su	
  dolor.	
  Así,	
  un	
  hombre	
  cuya	
  mano	
  ha	
  sido	
  amputada	
  tras	
  un	
  
accidente	
  de	
  motocicleta	
  todavía	
  siente	
  dolor	
  en	
  las	
  uñas	
  de	
  los	
  dedos	
  de	
  la	
  mano	
  
inexistente.	
   La	
   crispación	
   virtual	
   de	
   su	
   puño	
   y	
   el	
   dolor	
   real	
   que	
   le	
   acompaña	
  
pueden	
   sin	
   embargo	
   desaparecer	
   cuando,	
   con	
   la	
   ayuda	
   de	
   la	
   «caja	
   de	
  
Ramachandran»,	
  el	
  sujeto	
  tiene	
  la	
  ilusión	
  de	
  observar	
  su	
  mano	
  reflejada	
  intacta	
  en	
  
el	
  espejo,	
  	
  que	
  ahora	
  él	
  mismo	
  abre	
  lentamente3.	
  
	
  
Ramachandran	
   explica	
   la	
   persistencia	
   dolorosa	
   por	
   el	
   hecho	
   de	
   que	
   el	
   córtex	
  
sensitivo	
  no	
  recibe	
  información	
  nueva	
  de	
  la	
  mano	
  amputada,	
  que	
  además	
  no	
  emite	
  
feedback	
  alguno	
  capaz	
  de	
  atenuar	
  la	
  orden	
  de	
  contracción	
  motora	
  proveniente	
  del	
  
córtex	
  motor;	
   este	
   esfuerzo	
  neuronal	
   continuo	
  es	
   asociado	
  a	
   la	
   imagen	
  mnémica	
  
del	
   dolor	
  manteniéndolo	
   presente,	
   actual.	
   Todo	
   ocurre	
   entonces	
   como	
   si,	
   con	
   la	
  
pérdida	
  de	
  una	
  contra-­‐orden	
  	
  activa,	
  el	
  cerebro	
  hubiese	
  quedado	
  preso	
  de	
  la	
  última	
  
actividad	
  neuronal	
  que	
   se	
  produjo	
   justo	
  en	
  el	
  momento	
  del	
   accidente.	
  Yo	
  no	
   soy	
  
neurólogo,	
   pero,	
   en	
   esta	
   bien	
   argumentada	
   explicación	
   de	
   Ramachandran,	
  
encuentro	
   ideas	
   que	
   la	
   metapsicología	
   psicoanalítica	
   	
   puede,	
  mutatis	
   mutandis,	
  
hacer	
  suyas	
  razonando	
  de	
  manera	
  nada	
  contradictoria	
  con	
  la	
  teoría	
  del	
  neurólogo,	
  
aunque	
  tratando	
  el	
  asunto	
  bajo	
  otro	
  ángulo.	
  
	
  

                                                
3	
  V.	
   S.	
   Ramachandran,	
   S.	
   Blakeslee	
   (1998),	
   Phantoms	
   in	
   the	
   Brain.	
   Probing	
   the	
   Mysteries	
   of	
   the	
  
Human	
  Mind,	
   New	
   York,	
   Harpers	
   &	
   Collins	
   Quill	
   Press.	
   Tr.	
   fr.	
   Le	
   Fantôme	
   intérieur,	
   Paris,	
   Odile	
  
Jacob,	
  2002.	
  
	
  
	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº8  
www.revistaalter.com 

4 

Dejo	
   de	
   lado	
   la	
   observación	
   a	
   propósito	
   de	
   la	
   interrupción	
   en	
   la	
   última	
   imagen	
  
cortical	
  que	
  persistiría	
  a	
  pesar,	
  o	
  a	
  causa,	
  de	
  la	
  nueva	
  situación	
  anatómica.	
  Volveré	
  
sobre	
   ello.	
   Por	
   el	
  momento	
   tan	
   sólo	
  me	
   interesa	
   el	
   hecho	
   de	
   que,	
   en	
   el	
  método	
  
terapéutico	
  de	
  Ramachandran,	
  no	
  se	
  trata	
  solamente	
  de	
  ver	
  en	
  el	
  espejo	
  la	
  imagen	
  
virtual	
  de	
  la	
  mano	
  intacta:	
  hay	
  que	
  verla	
  abriéndose.	
  Por	
  lo	
  tanto,	
  es	
  necesario	
  que	
  
el	
   sujeto	
   accione	
   y	
   haga	
   actuar,	
   aunque	
   solo	
   sea	
   virtualmente,	
   la	
   mano	
   cuya	
  
pérdida	
   sufrió	
   pasivamente.	
   Esto	
   subraya	
   la	
   importancia	
   capital	
   de	
   las	
   huellas	
  
motrices	
   en	
   la	
   corporalidad	
  de	
   la	
   psique.	
   En	
   efecto,	
   la	
   interrupción	
   en	
   la	
   imagen	
  
cerebral	
  solo	
  parece	
  afectar	
  a	
  esas	
  huellas	
  motrices	
  (aquellas	
  que	
  insisten	
  en	
  hacer	
  
que	
   se	
   contraiga	
   la	
   «mano»,	
   así	
   	
   como	
   	
   las	
   que	
   fallan	
   al	
   aportar	
   un	
   feedback	
   de	
  
distensión	
  muscular),	
  ya	
  que,	
  por	
  lo	
  demás,	
  las	
  huellas	
  perceptivas	
  sí	
  tendrían	
  –en	
  
apariencia	
   al	
   menos–	
   razones	
   para	
   ser	
   modificadas	
   con	
   la	
   visión	
   del	
   miembro	
  
amputado.	
  Ahora	
  bien,	
  esta	
  visión	
  no	
  parece	
  servir	
  de	
  nada:	
  constatar	
  la	
  ausencia	
  
anatómica	
   de	
   la	
   mano	
   doliente	
   no	
   tiene	
   ningún	
   efecto	
   sobre	
   el	
   dolor	
   real	
  
experimentado	
   en	
   esa	
   mano	
   ausente.	
   Lo	
   que	
  me	
   parece	
   que	
   viene	
   a	
   apoyar	
   	
   la	
  
distinción	
   entre	
   prueba	
   de	
   realidad	
   y	
   prueba	
   de	
   actualidad,	
   según	
   lo	
   que	
   Marie	
  
Leclaire	
  y	
  yo	
  tuvimos	
  ocasión	
  de	
  mostrar	
  	
  en	
  el	
  pensamiento	
  de	
  Freud	
  (Leclaire	
  	
  y	
  	
  
Scarfone,	
  2000)4.	
  
	
  	
  
El	
  sujeto	
  supera	
  la	
  prueba	
  de	
  la	
  realidad	
  anatómica	
  de	
  su	
  miembro	
  amputado	
  (es	
  
todo	
  lo	
  contrario	
  de	
  un	
  sujeto	
  anosognósico);	
  pero,	
  al	
  no	
  poder	
  reactivar	
  todas	
  las	
  
huellas	
   correlativas	
   del	
  miembro	
   perdido,	
   la	
   prueba	
   de	
   actualidad	
   contradice	
   la	
  
prueba	
  de	
  realidad.	
  Por	
  lo	
  demás,	
  durante	
  mucho	
  tiempo	
  se	
  creyó	
  que	
  los	
  dolores	
  
fantasmas	
   eran	
  dolores	
   «	
  imaginarios	
  »,	
   	
   que	
   respondían	
   a	
   una	
  desmentida	
  de	
   la	
  
pérdida	
  y	
  que	
  no	
  superaban	
  la	
  prueba	
  de	
  realidad	
  (como	
  ocurre	
  en	
  la	
  anosognosia,	
  
donde	
  se	
  ha	
  podido	
  demostrar	
  que	
  se	
  trata	
  de	
  una	
  desmentida).	
  La	
  pérdida	
  de	
  la	
  
mano,	
   que	
  persiste	
   como	
  extremidad	
  dolorosa,	
   se	
  produjo	
   al	
  margen	
  del	
   control	
  
del	
   sujeto	
   y	
   de	
   su	
   acción.	
   Una	
   falta	
   de	
   cuerpo,	
   si	
   se	
   puede	
   decir,	
   muestra	
  	
  
paradójicamente	
  que	
  psique	
  es	
  corporal	
  o,	
  si	
  se	
  prefiere,	
  que	
  el	
  cuerpo	
  es	
  también	
  
psíquico	
   y	
   que,	
   en	
   tanto	
  psíquico,	
   continúa	
  haciendo	
  daño	
   físicamente.	
   Cuerpo	
   y	
  
psique	
  unidos,	
  confrontados	
  a	
   	
   la	
  persistencia	
  de	
  la	
  última	
  imagen	
  mnémica	
  de	
  la	
  
configuración	
   activa	
   en	
   el	
   momento	
   del	
   accidente.	
   Retengamos	
   bien	
   esta	
   idea	
  
ahora	
  que	
  pasaremos	
  a	
  referirnos	
  a	
  un	
  fenómeno	
  distinto.	
  
	
  
	
  
LA	
  ÚLTIMA	
  PALABRA	
  DEL	
  AFÁSICO	
  
	
  
En	
   su	
   texto	
   de	
   1891	
   sobre	
   el	
   estudio	
   de	
   las	
   afasias5,	
   Freud	
   lleva	
   a	
   cabo	
   una	
  
precisión	
   «al	
   paso»	
   pero	
   que	
   me	
   parece	
   de	
   suma	
   importancia.	
   Retoma	
   una	
  
observación	
   de	
   Hughlings	
   Jackson	
   a	
   propósito	
   de	
   los	
   pacientes	
   afásicos:	
   estos	
  
sujetos	
   conservan	
   a	
   su	
   disposición,	
   además	
   del	
   «	
  si	
  »	
   y	
   el	
   «	
  no	
  »,	
   otro	
   «	
  resto	
   de	
  
lenguaje	
  ».	
  Jackson	
  apunta	
  que	
  generalmente	
  suele	
  ser	
  una	
  palabrota	
  enérgica.	
  Sin	
  
embargo	
   subraya	
   que	
   incluso	
   en	
   el	
   lenguaje	
   normal	
   una	
   tal	
   expresión	
   (la	
  
palabrota)	
  pertenece	
  al	
  lenguaje	
  emocional	
  y	
  no	
  al	
  intelectual.	
  	
  Freud	
  añade	
  que	
  en	
  

                                                
4	
  N.	
  de	
  T.	
  Versión	
  en	
  francés	
  de	
  este	
  trabajo	
  en	
  
http://www.cairn.info/resume.php?ID_ARTICLE=RFP_G2000_64N3_0885.	
  
5	
  	
  S.	
  Freud	
  (1891).	
  Contribution	
  à	
  l´étude	
  des	
  aphasies,	
  Paris,	
  PUF,	
  «	
  Bibliothèque	
  de	
  psuchanalyse	
  »,	
  
1983.	
  [OCF,	
  I,	
  Amorrortu].	
  
	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº8  
www.revistaalter.com 

5 

algunos	
   casos	
   de	
   afasia	
   comunicados	
   por	
   Jackson,	
   no	
   se	
   trata	
   de	
   una	
   palabrota,	
  
sino	
   de	
   una	
   palabra	
   o	
   expresión	
   que	
   posee	
   una	
   significación	
   precisa	
   y	
   que	
   ha	
  
sobrevivido	
   al	
   naufragio	
   de	
   la	
   afasia,	
   lo	
   cual	
   requiere	
   una	
   explicación.	
   Freud	
  
propone	
  entonces	
  que	
  la	
  persistencia	
  de	
  tales	
  expresiones	
  se	
  explica	
  así:	
  «	
  Dichos	
  
ejemplos	
   nos	
   sugieren	
   la	
   idea	
   de	
   que	
   esos	
   restos	
   de	
   lenguaje	
   son	
   las	
   últimas	
  
palabras	
   que	
   el	
   aparato	
   del	
   lenguaje	
   formó	
   antes	
   de	
   verse	
   afectado	
   por	
   la	
  
enfermedad,	
  y	
  tal	
  vez	
  ya	
  en	
  presencia	
  de	
  ésta.	
  Yo	
  me	
  inclinaría,	
  prosigue	
  Freud,	
  a	
  
explicar	
   la	
   persistencia	
   de	
   esta	
   última	
   modificación	
   por	
   su	
   intensidad,	
   cuando	
  
sobreviene	
  en	
  un	
  momento	
  de	
  gran	
  excitación	
  interior	
  »6.	
  
	
  
Estamos,	
  pues,	
   ante	
  un	
   fenómeno	
  que	
  podríamos	
  considerar	
  bastante	
  parecido	
  a	
  
aquél	
  del	
  miembro	
  fantasma:	
  se	
  trata	
  de	
  una	
  persistencia,	
  de	
  un	
  resto	
  que	
  sigue	
  a	
  
una	
   grave	
   desaparición;	
   desaparición	
  que	
   también	
   ocurre	
   en	
   circunstancias	
  
semejantes,	
  de	
  improvisto	
  y	
  sin	
  ninguna	
  preparación.	
  Es	
  como	
  si	
  el	
  cerebro-­‐psique	
  
se	
   aferrara	
   a	
   la	
   última	
   imagen	
   neuronal	
   motriz	
   disponible,	
   lo	
   que	
   da	
   como	
  
resultado	
   aquello	
   que	
   podríamos	
   llamar	
   literalmente	
   un	
   «muñón	
   de	
   lenguaje».	
  
Éste	
   persiste	
   en	
   una	
   aparente	
   actividad,	
   pero	
   su	
   carácter	
   repetitivo	
   nos	
   informa	
  
inmediatamente	
  que	
  no	
  se	
  trata	
  ya,	
  propiamente,	
  de	
  lenguaje.	
  La	
  diferencia	
  entre	
  
ambas	
  situaciones	
  es	
  que	
  en	
  la	
  experiencia	
  del	
  dolor	
  fantasma	
  lo	
  que	
  predomina	
  es	
  
el	
  aspecto	
  sensorial	
  doloroso	
  y	
  sufrido	
  pasivamente,	
  mientras	
  que	
  en	
  las	
  supuestas	
  
palabras	
   del	
   afásico	
   	
   se	
   trata	
   de	
   restos	
   de	
   lenguaje	
   emitidos	
   por	
   un	
   sujeto	
  
aparentemente	
  activo.	
  Sin	
  embargo,	
  en	
  ambos	
  casos	
  se	
  trata	
  de	
  la	
  persistencia	
  de	
  
huellas	
  motrices,	
  aunque	
  son	
  huellas	
  que	
  se	
  ven	
  privadas	
  de	
  la	
  posibilidad	
  de	
  una	
  
verdadera	
   reactivación,	
   es	
   decir,	
   de	
   una	
   apertura	
   al	
   cambio.	
   Se	
   trata	
   de	
   algo	
   del	
  
orden	
  motor,	
  aunque	
  preso	
  en	
  un	
  bucle	
  de	
  repetición;	
  una	
  motricidad	
  circular	
  que	
  
no	
  va	
  mucho	
  más	
  allá	
  de	
  una	
  parálisis.	
  Otro	
  punto	
  en	
  común	
  a	
  los	
  dos	
  fenómenos	
  
es	
  la	
  posición	
  pasiva	
  del	
  sujeto:	
  sin	
  preparación	
  para	
  lo	
  que	
  le	
  sucede,	
  queda	
  en	
  un	
  
estado	
   de	
   excitación	
   tal	
   que	
   el	
   aparato	
   psíquico	
   es	
   presa	
   de	
   producciones	
   que	
  
escapan	
  su	
  control,	
  lo	
  que	
  evidentemente	
  recuerda	
  las	
  condiciones	
  del	
  trauma	
  tal	
  	
  
como	
  fue	
  concebido	
  por	
  Freud	
  en	
  19197.	
  
	
  
	
  
EL	
  MECANISMO	
  DE	
  LA	
  ELECCIÓN	
  DEL	
  FETICHE	
  
	
  
La	
  observación	
  que	
  Freud	
  retoma	
  de	
  Jackson	
  en	
  el	
   libro	
  de	
  las	
  afasias	
  encontrará	
  
un	
  paralelo	
  exacto	
  treinta	
  y	
  cinco	
  años	
  más	
  tarde,	
  esta	
  vez	
  en	
  un	
  texto	
  plenamente	
  
psicoanalítico.	
   Se	
   trata	
   del	
   texto	
   sobre	
   el	
   fetichismo.	
   Freud	
   postula	
   que	
   la	
  
«	
  elección	
  »	
   del	
   fetiche	
   puede,	
   en	
   muchos	
   casos,	
   ser	
   explicada	
   por	
   las	
  
circunstancias	
   que	
   rodearon	
   la	
   observación,	
   cargada	
   de	
   horror	
   para	
   el	
   futuro	
  
fetichista,	
  de	
  los	
  órganos	
  genitales	
  femeninos.	
  La	
  cita	
  completa	
  es	
  la	
  siguiente:	
  
	
  
«Contamos	
   con	
   que	
   estos	
   órganos	
   u	
   objetos	
   que,	
   como	
   símbolos,	
   representan	
   el	
  
pene,	
  son	
  elegidos	
  como	
  sustituto	
  del	
  falo	
  femenino,	
  cuya	
  ausencia	
  es	
  constatada.	
  
Esto	
   puede	
   ocurrir	
   con	
   frecuencia,	
   pero	
   seguramente	
   no	
   sea	
   lo	
   decisivo.	
   En	
   la	
  
instauración	
   del	
   fetiche,	
   más	
   bien	
   se	
   respeta	
   un	
   proceso	
   que	
   evoca	
   a	
   la	
  
interrupción	
  del	
  recuerdo	
  propia	
  de	
  la	
  amnesia	
  traumática.	
  Aquí	
  el	
  interés	
  también	
  
                                                
6S.	
  Freud	
  (1891).	
  Contribution	
  à	
  l´étude	
  des	
  aphasies,	
  op.	
  cit	
  .,	
  p.	
  111-­‐112.	
  [OCF,	
  I,	
  Amorrortu].	
  
7	
  S.	
  Freud	
  (1920	
  g),	
  Au delà	
  du	
  principe	
  de	
  plaisir,	
  OCF.	
  P.,	
  XVI,	
  Paris,	
  PUF,	
  1996.	
  Freud	
  descubre	
  
también	
  aquí	
  la	
  importancia	
  de	
  la	
  «	
  preparación	
  por	
  la	
  angustia	
  »	
  como	
  protección	
  contra	
  el	
  trauma.	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº8  
www.revistaalter.com 

6 

haría	
  un	
  alto	
  en	
  el	
  camino	
  y	
  la	
  última	
  impresión	
  ante	
  lo	
  inquietante,	
  lo	
  traumático	
  
queda,	
  por	
  ejemplo,	
  retenida	
  como	
  fetiche».	
  
	
  
Este	
  paralelismo	
  es	
  sumamente	
  importante:	
  además	
  de	
  que	
  el	
  mecanismo	
  coincide	
  
exactamente	
  con	
  lo	
  que	
  ocurre	
  en	
  el	
  caso	
  de	
  los	
  «	
  restos	
  de	
  lenguaje	
  »	
  del	
  afásico	
  y	
  
en	
   el	
   de	
   los	
   dolores	
   fantasmas,	
   podemos	
   notar	
   que	
   también	
   se	
   refiere	
   a	
   una	
  
«	
  amputación	
  »,	
   en	
   este	
   caso	
   totalmente	
   imaginaria.	
   El	
   fetichista	
   encuentra	
   	
   una	
  
«	
  solución	
  »	
  	
  del	
  tipo	
  «	
  miembro	
  fantasma	
  »,	
  pero	
  donde	
  	
  el	
  «fantasma»	
  es	
  un	
  objeto	
  
concreto	
   que	
   viene	
   a	
   sellar	
   la	
   desmentida	
   de	
   la	
   ausencia	
   de	
   pene.	
   Situación	
  
especular	
   del	
   verdadero	
   miembro	
   fantasma,	
   pues	
   responde	
   a	
   un	
   problema	
   en	
  
apariencia	
   solo	
   «psíquico»	
   (en	
   el	
   sentido	
   ingenuo	
   del	
   término).	
   De	
  modo	
   que	
   el	
  
fetichista	
  también	
  demuestra,	
  a	
  su	
  manera,	
  que	
  psique	
  es	
  corporal,	
  hasta	
  el	
  punto	
  
que	
  ésta	
   le	
   inventa	
  un	
   soporte	
  material	
   allí	
  donde	
  «la	
   falta	
  de	
   cuerpo»	
   le	
   resulta	
  
intolerable.	
  
	
  
Sin	
   embargo,	
   	
   no	
   dejamos	
   de	
   advertir	
   que	
   aquí	
   también	
   la	
   pasividad	
   es	
   un	
  
ingrediente	
  fundamental;	
  pasividad	
  que	
  la	
  psique	
  del	
  sujeto	
  intenta	
  transformar	
  en	
  
actividad	
   con	
   la	
   invención	
   del	
   fetiche.	
   Pero	
   esta	
   actividad	
   es	
   muy	
   limitada	
   y	
   se	
  
muestra	
  poco	
  capaz	
  de	
  superar	
  definitivamente	
  el	
  espanto	
  de	
  la	
  visión	
  de	
  la	
  falta.	
  
Pasmada,	
   la	
   psique-­‐cuerpo	
   se	
   encierra	
   en	
   una	
   puesta	
   en	
   escena	
   estereotipada,	
  
condenada	
  a	
  una	
   repetición	
  análoga	
  a	
   la	
  del	
   afásico	
  que	
   repite	
   la	
  última	
  emisión	
  
sonora	
  que	
  tuvo	
  a	
  su	
  disposición	
  antes	
  del	
  accidente	
  cerebral.	
  Sin	
  embargo,	
  se	
  ha	
  
producido	
   un	
   paso	
   adelante:	
   con	
   la	
   extensión	
   protésica	
   aportada	
   al	
   cuerpo	
  
femenino	
   –concebido	
   como	
   mutilado–,	
   el	
   fetichista	
   logra	
   atemperar	
   y	
   poner	
   en	
  
escena	
   el	
   horror	
   de	
   la	
   castración,	
   volviéndose	
   entonces	
   capaz	
   de	
   disfrutar	
  
sexualmente.	
  El	
  efecto	
  de	
  la	
  prótesis	
  fetichista	
  recuerda	
  pues,	
  mutatis	
  mutandis,	
  el	
  
resultado	
   obtenido	
   con	
   la	
   percepción	
   del	
   miembro	
   virtual	
   en	
   la	
   «	
  caja	
   de	
  
Ramachandran	
  »	
   descrita	
   más	
   arriba.	
   Hay	
   que	
   notar	
   que	
   en	
   ambos	
   casos	
   la	
  
integridad	
  narcisista	
  del	
  cuerpo	
  se	
  ve	
  restablecida.	
  	
  Volveremos	
  sobre	
  ello.	
  
	
  
	
  

*	
  
	
  
En	
  muchos	
   aspectos,	
   lo	
   que	
  precede	
  nos	
   lleva	
   a	
   la	
   teoría	
   del	
   trauma	
   tal	
   como	
   la	
  
formuló	
  Freud	
  en	
  Más	
  allá	
  del	
  principio	
  de	
  placer,	
  donde	
  la	
  ausencia	
  de	
  preparación	
  
juega,	
  como	
  sabemos,	
  un	
  papel	
  determinante.	
  Pero	
  los	
  ejemplos	
  examinados	
  hasta	
  
aquí	
  también	
  nos	
  permiten	
  apreciar	
  otra	
  correspondencia,	
  esta	
  vez	
  a	
  propósito	
  de	
  
la	
   compulsión	
  de	
   repetición:	
   la	
   forma	
  que	
   tomará	
   también	
  depende	
  de	
   la	
   última	
  
escena	
   antes	
   del	
   horror.	
   En	
   cuanto	
   al	
   motivo,	
   o	
   al	
   «	
  móvil	
  »	
   de	
   esta	
   repetición	
  
inevitable,	
  vemos	
  bien	
  que	
  se	
  trata	
  del	
  intento	
  de	
  psique	
  de	
  recuperar	
  el	
  control	
  de	
  
lo	
  que	
  le	
  ocurre.	
  Por	
  el	
  contrario,	
  cuando	
  hubo	
  tiempo	
  para	
  que	
  se	
  desarrolle	
  	
  una	
  
contrainvestidura	
  en	
  pensamiento	
  y	
  en	
  acción	
   –aún	
  a	
   riesgo	
  de	
   suscitar	
   angustia-­‐	
  
psique	
   se	
   encuentra	
   protegida	
   de	
   una	
   amputación	
   traumática	
   de	
   sus	
   funciones.	
  
Más	
   que	
   encerrarse	
   en	
   una	
   cadena	
   de	
   repetición,	
   éstas	
   permanecen	
   evolutivas,	
  
abiertas	
  al	
  cambio.	
  Puesto	
  que	
  psique	
  ya	
  ha	
  tomado	
   	
  	
  activamente	
  el	
  control	
  en	
  el	
  
momento	
   en	
   que	
   se	
   producen	
   los	
   hechos,	
   	
   	
   la	
   compulsión	
   de	
   repetición	
   no	
   es	
  
necesaria.	
  
	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº8  
www.revistaalter.com 

7 

De	
  modo	
  que	
  la	
  teoría	
  del	
  trauma	
  psíquico	
  –versión	
  de	
  1919–	
  también	
  contribuye	
  
al	
  reconocimiento	
  de	
  que	
  psique	
  es	
  corporal.	
  Destaquemos	
  además	
  la	
  solidaridad	
  
de	
   esta	
   segunda	
   versión	
   freudiana	
  del	
   trauma	
   con	
   aquella	
   asociada	
   a	
   la	
   primera	
  
tópica:	
   ambas	
   ponen	
   el	
   acento	
   en	
   el	
   intento	
   de	
   elaboración	
   psíquica.	
   La	
   gran	
  
diferencia	
   es	
   que	
   en	
   la	
   segunda	
   versión,	
   como	
   lo	
   ilustran	
   los	
   casos	
   que	
   hemos	
  
examinado,	
  la	
  evolución	
  temporal	
  en	
  après-­‐coup	
  se	
  ve	
  entorpecida	
  por	
  un	
  pasmo.	
  
Esta	
   parálisis	
   ocurre	
   bien	
   por	
   causas	
   anatomo-­‐patológicas	
   (en	
   el	
   dolor	
   del	
  
miembro	
   fantasma	
   y	
   en	
   la	
   afasia),	
   bien	
   por	
   razones	
   en	
   apariencia	
   más	
  
«	
  psicológicas	
  »	
  (en	
  el	
  caso	
  del	
  fetichismo).	
  Pero	
  hay	
  que	
  insistir	
  en	
  que	
  si	
  bien	
  el	
  
fetichismo	
   no	
   hace	
  más	
   que	
   reproducir	
   la	
   imagen	
   de	
   los	
   dos	
   primeros	
   casos,	
   en	
  
todos	
  los	
  casos,	
   sin	
   importar	
  de	
  donde	
  provenga	
   la	
  afrenta,	
   lo	
  que	
  se	
  rompe	
   es	
   la	
  
unidad	
   narcisista	
   psique-­‐cuerpo.	
   Entonces	
   se	
   activan	
   una	
   serie	
   de	
   mecanismos	
  
formalmente	
  parecidos,	
  hasta	
  el	
  punto	
  que	
  el	
  modelo	
  de	
   la	
  reparación	
  producida	
  
por	
   el	
   fetichista	
   puede	
   reconocerse	
   en	
   el	
   invento	
   de	
   la	
   caja-­‐espejo	
   con	
   la	
   que	
  
Ramachandran	
   es	
   capaz	
   de	
   aliviar	
   el	
   dolor	
   fantasma:	
   cosa	
   concreta	
   en	
   el	
  
fetichismo,	
   imagen	
   virtual	
   en	
   la	
   caja-­‐espejo	
   de	
   Ramachandran,	
   pero	
   en	
   ambos	
  
casos	
  se	
  trata	
  de	
  completar	
  la	
  imagen.	
  Por	
  lo	
  demás,	
  la	
  analogía	
  se	
  mantiene	
  hasta	
  
en	
  el	
  curso	
  temporal	
  de	
  los	
  acontecimientos:	
  así	
  como	
  el	
  fetichista	
  debe	
  reiterar	
  su	
  
escenario	
   para	
   oponerse	
   al	
   terror	
   de	
   la	
   castración,	
   el	
   ejercicio	
   con	
   la	
   caja	
   de	
  
Ramachandran	
   tampoco	
   alivia	
   el	
   dolor	
   definitivamente;	
   la	
   experiencia	
   tiene	
   que	
  
repetirse	
  regularmente.	
  
	
  
Ahora	
  notamos	
  que,	
  en	
  todos	
  los	
  casos	
  tratados,	
  la	
  vida	
  del	
  alma	
  -­‐es	
  decir,	
  la	
  vida	
  
del	
  conjunto	
  psique-­‐cuerpo-­‐	
   tropieza	
  con	
  una	
  roca.	
  	
  Sabemos	
  que	
  la	
  famosa	
  «roca	
  
de	
   lo	
  biológico»	
  se	
  especifica	
  en	
  Freud	
  como	
  rechazo	
  de	
   la	
  «pasividad	
   femenina»	
  
en	
  el	
  hombre	
  y	
  como	
  envidia	
  del	
  pene	
  en	
  la	
  mujer8.	
  Pero	
  podemos	
  profundizar	
  en	
  
esta	
  idea	
   	
  y	
  apuntar	
  que,	
  tanto	
  en	
  el	
  hombre	
  como	
  en	
  la	
  mujer,	
  se	
  trata	
  del	
  rechazo	
  
a	
  asumir	
  la	
  pasividad	
  primaria,	
  la	
  pasividad	
  inherente	
  al	
  ser	
  humano	
  expuesto	
  a	
  la	
  
prioridad	
  del	
  otro,	
  asediado	
  y	
  sobrepasado,	
  perseguido	
  por	
  un	
  otro	
  en	
  el	
  sentido	
  
propuesto	
   por	
   Emmanuel	
   Levinas9.	
   Rechazo	
   observable	
   en	
   la	
   turbación	
   ante	
   lo	
  
sexual	
  que	
  emana	
  del	
  otro	
  y	
  encuentra	
  al	
  infans	
  en	
  un	
  estado	
  de	
  pasividad	
  esencial,	
  
de	
   esencial	
   ausencia	
   de	
   preparación	
   y,	
   en	
   consecuencia,	
   expuesto	
   a	
   un	
   trauma	
  
inevitable.	
  La	
  situación	
  evolucionará	
  en	
  una	
  dirección	
  favorable	
  o	
  no	
  según	
  el	
  otro	
  
del	
   infans,	
   en	
   toda	
   su	
   ajenidad,	
   sea	
   o	
   no	
   suficientemente	
   confiable	
   como	
   para	
  
favorecer	
   en	
   el	
   pequeño	
   humano	
   una	
   elaboración	
   psíquica	
   suficiente	
   que	
   le	
  
permita	
   «hacerse	
   con»	
   	
   el	
   trauma	
  de	
   la	
   irrupción	
  de	
   lo	
   sexual.	
   La	
  pregunta	
   es	
   si	
  
esta	
   seducción	
   inevitable	
   quedará	
   en	
   unos	
   parámetros	
   dentro	
   de	
   los	
   cuales	
   al	
  
infans	
   le	
   resultará	
   posible	
   desarrollar	
   un	
   centro	
   activo	
   de	
   su	
   aparato	
   del	
   alma.	
  
Dicho	
  de	
  otro	
  modo,	
  y	
  siguiendo	
  la	
  observación	
  de	
  Jean-­‐Claude	
  Rolland	
  retomada	
  
por	
   Françoise	
   Coblence,	
   el	
   desafío	
   está	
   en	
   poder	
   estructurar	
   lo	
   psíquico	
   en	
   el	
  
aparato	
  del	
   alma,	
  pues	
  allí	
   donde	
  el	
   aparato	
  del	
   alma	
  es	
   «extenso	
  y	
  heterogéneo	
  
[…],	
  el	
  material	
  psíquico	
  es	
  consustancial	
  a	
  aquello	
  que	
  nos	
  sirve	
  para	
  describirlo:	
  
el	
   lenguaje».	
  El	
  desarrollo	
  de	
  una	
  posición	
  de	
  sujeto	
  hablante	
  y	
  pensante	
  es	
  pues	
  
inseparable	
   de	
   la	
   elaboración	
   de	
   un	
   aparato	
   psíquico	
   por	
   diferenciación	
   del	
  
aparato	
  del	
  alma.	
  Cierre	
  ptolemaico	
  (Laplanche)	
  que,	
  consecuentemente,	
  propongo	
  

                                                
8	
  S.	
  Freud	
  (1927	
  e),	
  «	
  Le	
  fétichisme	
  »,	
  La	
  Vie	
  sexuelle,	
  OCF.	
  P,	
  XVIII,	
  Paris,	
  PUF,	
  2002.	
  
9	
  S.	
  Freud	
  (1937	
  c),	
  «	
  Analyse	
  avec	
  fin	
  et	
  analyse	
  sans	
  fin	
  »,	
  Résultats,	
  idées	
  problèmes,	
  II,	
  Paris,	
  PUF,	
  
1985,	
  p.	
  266.	
  
	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº8  
www.revistaalter.com 

8 

considerar	
  homólogo	
  del	
  sistema	
  cerrado	
  de	
  palabras	
  al	
  que	
  se	
  refiere	
  Freud	
  en	
  su	
  
libro	
  sobre	
   las	
  afasias.	
  Nos	
  encontramos,	
  pues,	
  al	
  extremo	
  de	
  un	
  bucle:	
  si	
   	
  psique	
  
no	
   sabe	
   nada	
   de	
   su	
   corporalidad,	
   es	
   en	
   la	
  medida	
   en	
   que	
  habla	
  a	
  partir	
   de	
   ella.	
  
Cuerpo	
   parlante,	
   ella	
   no	
   puede	
   alcanzar	
   directamente	
   un	
   saber	
   sobre	
   su	
   propio	
  
estatus	
   corporal	
   porque	
   ese	
   estatus	
   concierne	
   al	
   sistema	
   abierto	
   de	
   las	
   cosas,	
   al	
  
que	
  la	
  capacidad	
  de	
  pensamiento	
  de	
  psique	
  solo	
  accede	
  en	
  apariencia,	
  a	
  partir	
  del	
  
sistema	
  cerrado	
  de	
  las	
  palabras.	
  	
  
	
  
Y	
  aún	
  hay	
  más:	
  este	
  saber	
  implica	
  el	
  reconocimiento	
  de	
  la	
  pasividad	
  fundamental,	
  
lo	
  que	
  resulta	
  difícil	
  para	
  una	
  psique	
  que	
  solo	
  puede	
  concebirse	
  a	
  sí	
  misma	
  como	
  
activa.	
  Aquello	
  que	
  solemos	
  llamar	
  «	
  trauma	
  psíquico	
  »	
  debería	
  llamarse	
  herida	
  del	
  
alma	
  si,	
  de	
  acuerdo	
  con	
  Françoise	
  Coblence,	
  proponemos	
  que	
  el	
  aparato	
  del	
  alma	
  
es	
  el	
  cuerpo	
  más	
  lo	
  psíquico.	
  El	
  trauma	
  que	
  amputa	
  a	
  psique	
  de	
  su	
  actividad	
  revela	
  
bruscamente	
  una	
  pasividad	
  intolerable,	
  además	
  de	
  separar	
  a	
  psique	
  de	
  un	
  cuerpo	
  
que	
  se	
  ve	
  arrojado	
  como	
  un	
  desperdicio:	
  entonces	
  el	
  cuerpo	
  psíquico	
  se	
  degrada	
  en	
  
soma.	
  Los	
  síntomas	
  desprovistos	
  de	
  sentido	
  corresponden	
  a	
  un	
  cuerpo	
  privado	
  de	
  
palabra,	
  	
  como	
  nos	
  lo	
  enseñó	
  la	
  Escuela	
  psicosomática	
  de	
  París.	
  
	
  
Sin	
  embargo,	
  no	
  necesariamente	
  la	
  experiencia	
  de	
  la	
  pasividad	
  fundamental	
  ocurre	
  
bajo	
   los	
   funestos	
   auspicios	
   del	
   acontecimiento	
   traumático	
   que	
   fractura	
   la	
   unión	
  
entre	
  cuerpo	
  y	
  psique.	
  Por	
  un	
  medio	
  que	
  conocemos	
  bien,	
  es	
  posible	
  (re)	
  hacer	
  la	
  
experiencia	
  de	
  esta	
  pasividad	
  sin	
  reiterar	
  el	
  trauma,	
  para	
  luego	
  retomar	
  el	
  camino	
  
del	
  cambio.	
  
	
  
Volvamos	
  una	
   vez	
  más	
   a	
   la	
   caja	
   inventada	
  por	
  Ramachandran	
   y	
   a	
   la	
   experiencia	
  
que	
  ésta	
  posibilita	
  al	
   sujeto	
  presa	
  del	
  dolor	
  de	
  su	
  miembro	
  ausente.	
  Observamos	
  
que	
  se	
  trata	
  de	
  un	
  problema	
  de	
  lo	
  exterior	
  y	
  lo	
  interior:	
  se	
  trata	
  de	
  hacer	
  transitar	
  
los	
  datos	
  concomitantes	
  a	
  la	
  experiencia	
  dolorosa	
  por	
  el	
  exterior,	
  es	
  decir	
  por	
  los	
  
canales	
  de	
   la	
  percepción.	
  Una	
  percepción	
  que,	
  por	
  más	
   ilusoria	
  que	
  sea,	
  ofrece	
  al	
  
sujeto	
   una	
   acción	
   deliberada	
   de	
   su	
   parte,	
   reactiva	
   las	
   huellas	
  motrices	
   y,	
   de	
   ese	
  
modo,	
   informa	
   y	
   transforma	
   su	
   realidad	
   psíquica.	
   Ahora	
   bien,	
   se	
   trata	
   de	
   una	
  
operación	
  muy	
  parecida	
  a	
  aquélla	
  del	
  «	
  devenir	
  consciente	
  »	
  descrita	
  por	
  Freud	
  en	
  
«	
  El	
  yo	
  y	
  el	
  ello	
  ».	
  En	
  ese	
  texto,	
  Freud	
  explica	
  la	
  necesidad	
  de	
  dar	
  a	
  los	
  contenidos	
  
inconscientes	
  (sin	
  cualidad)	
  la	
  cualidad	
  psíquica	
  que	
  adquirirían	
  por	
  medio	
  de	
  su	
  
ligazón	
  con	
  las	
  representaciones-­‐palabra.	
  Así,	
   las	
  representaciones	
  que	
  se	
  forman	
  
gracias	
   a	
   la	
   palabra	
   pronunciada	
   en	
   sesión	
   transitan	
   por	
   los	
   órganos	
   de	
   los	
  
sentidos.	
   Esto	
   conlleva	
   que	
   la	
   realidad	
   psíquica	
   se	
   vuelva	
   perceptible	
   para	
   la	
  
conciencia	
   como	
   una	
   realidad	
   material	
   situada	
   en	
   el	
   exterior.	
   Y	
   nosotros	
  
añadiremos	
  que,	
  además,	
  reactiva	
  las	
  huellas	
  motrices	
  en	
  la	
  versión	
  que	
  permite	
  la	
  
motricidad	
  verbal.	
  
	
  
En	
  el	
  devenir	
  consciente	
  no	
  se	
  trata,	
  pues,	
  simplemente	
  de	
  «	
  tomar	
  consciencia»;	
  se	
  
trata	
   de	
   experimentarse	
   a	
   uno	
   mismo	
   como	
   sujeto	
   activo,	
   sujeto	
   que	
   se	
   escucha	
  
formular	
   lo	
   que	
   hasta	
   ahora	
   permanecía	
   	
   exterior	
   al	
   sistema	
   de	
   lenguaje.	
   De	
   este	
  
modo,	
   por	
   el	
   regreso	
   desde	
   el	
   exterior	
   de	
   lo	
   que	
   estaba	
   reprimido	
   dentro,	
   se	
  
consigue,	
  como	
  en	
  la	
  experiencia	
  del	
  amputado	
  frente	
  al	
  espejo,	
  que	
  la	
  prueba	
  de	
  
actualidad	
   converja	
  nuevamente	
   con	
   la	
  prueba	
  de	
   realidad.	
  Ahora	
  bien,	
   sabemos	
  
que	
  esta	
  recuperación	
  activa	
  en	
  el	
  devenir	
  consciente	
  del	
  análisis	
  solo	
  es	
  posible	
  si	
  
se	
  pasa	
  por	
  el	
  crisol	
  de	
  la	
  transferencia.	
  Experiencia	
  de	
  la	
  transferencia	
  ligada	
  por	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº8  
www.revistaalter.com 

9 

excelencia	
   a	
   la	
   reapertura	
   de	
   lo	
   que	
   Laplanche	
   llama	
   «	
  situación	
   antropológica	
  
fundamental	
  »,	
   es	
   decir,	
   la	
   posición	
   esencialmente	
   pasiva	
   del	
   sujeto	
   frente	
   a	
   lo	
  
enigmático	
   del	
   mensaje	
   del	
   otro.	
   La	
   reiteración	
   de	
   la	
   pasividad	
   no	
   es,	
  
evidentemente,	
  un	
  objetivo	
  en	
  sí	
  mismo;	
  es	
  un	
  estado	
  de	
  hecho,	
  pero	
  que	
  relanza	
  el	
  
trabajo	
   activo	
   de	
   interpretación	
   	
   (de	
   traducción,	
   de	
   construcción)	
   del	
   sujeto	
   en	
  
análisis.	
  Entonces	
  las	
  presentaciones	
  rígidas,	
  en	
  el	
  origen	
  de	
  los	
  	
  impases	
  psíquicos	
  
con	
  los	
  que	
  se	
  encontró	
  el	
  sujeto,	
  pueden	
  ser	
  reanimadas.	
  Allí	
  donde	
  el	
  afásico	
  no	
  
puede	
   más	
   que	
   repetir	
   «restos	
   de	
   lenguaje»,	
   el	
   analizando	
   puede	
   recuperar	
   la	
  
palabra.	
   El	
   trabajo	
   de	
   análisis	
   operado	
   sobre	
   las	
   presentaciones	
   de	
   cosa	
  
preexistentes	
   será	
   el	
   comienzo	
   de	
   una	
   auténtica	
   actividad	
   de	
   representación,	
   es	
  
decir	
  de	
  una	
  capacidad	
  de	
  considerar	
  el	
  material	
  anímico	
  bajo	
  una	
  forma	
  psíquica	
  
(cuerpo	
  y	
   lenguaje),	
  diferenciándose	
  nuevamente	
  el	
  aparato	
  del	
  alma	
   	
  en	
  aparato	
  
psíquico.	
  Después	
  de	
  que	
  la	
  psique	
  ha	
  pasado	
  por	
   	
   la	
  experiencia	
  de	
  su	
  pasividad	
  
respecto	
  de	
  una	
  parte	
  de	
  la	
  realidad	
  que	
  la	
  habita,	
  al	
  experimentarse	
  nuevamente	
  
como	
  centro	
  activo,	
  podrá	
  volver	
  a	
  ignorar	
  su	
  naturaleza	
  corporal.	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

Dominique Scarfone 
825, avenue Dunlop 

Montréal (qc) 
H2V 2W6 

Canada	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
 


