ALTER

REVISTA DE PSICOANALISIS
INVESTIGACION Y TRADUCCIONES INEDITAS
www.revistaalter.com

* X ok

ALTER N°8
CUERPO EROGENO

Fantasmas del cuerpo, restos de
lenguaje

Dominique Scarfone

Aunque haya surgido de la practica y de la teorizaciéon de un neurélogo, el
psicoandlisis — suena banal recordarlo - no es la neurologia. Ademas me parece
arriesgado proponer, como hacemos, un «neuro-psicoandlisis», sintesis por lo
menos prematura, de hecho imposible, entre dos campos bien diferenciados,
irreductibles el uno al otro tanto por su objeto como por su método. Pero el
psicoandlisis es también una disciplina muy particular que se reconstituye
permanentemente al desmarcarse, en un acto constantemente renovado de
fundacién, de campos tan diversos como la biologia, la antropologia, la lingiiistica,
la filosofia, etc. El tema del presente congreso! es un buen ejemplo de ello: se
recuerda con precisién que psique es corporal. Sin embargo, vemos claramente
que esta afirmacién no es una simple constatacién que se refiera a la asimilacién
de lo psiquico a lo somatico. La expresion «psique es corporal, nada sabe de eso»,
aunque analizada y explorada por Francoise Coblence en su ponencia, desplaza,
transforma en un solo movimiento tanto el sustantivo «psique» como el adjetivo
«corporal». Sin duda este desplazamiento se apoya en el «nada sabe de eso» que
cierra la expresion: la inconsciencia del estado corporal, que, al tratarse con la
seriedad que conviene, conlleva toda una serie de consecuencias respecto de lo que
en psicoanalisis entendemos por psique o por cuerpo.

* Scarfone Dominique, « Fantdomes du corps, restes de langage », Revue francaise de
psychanalyse, 2010/5 Vol. 74, p. 1707-1716. Traduccion: Lorenza Escardé.

Articulo original disponible en CAIRN.INFO: http://www.cairn.info/revue-francaise-de-
psychanalyse-2010-5-page-1707.htm

L El autor hace referencia al 70° Congreso de Psicoanalistas de Lengua Francesa, celebrado en
Atenas, 2010, con el titulo « Entre psyché et soma ». N. de T.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°8
www.revistaalter.com



Hace tiempo que se admite que seria un error tratar de liberar al vocabulario
psicoanalitico de sus referencias a la biologia. Referencias que no son mas que
«formas de hablar», como apuntaba J. -B. Pontalis:

«El lenguaje psicoanalitico, escribia en 1967, a menudo presenta un caracter
metaférico, marcado por el antropomorfismo (ejemplos: ello, superyd) o por
referencias explicitas a registros no psicolégicos (neuro-fisiologia, biologia,
mitologia). En psicoandlisis este caracter metaférico adquiere un valor particular,
irreductible al que ofrece el empleo de imagenes que vienen simplemente a ilustrar
nociones. [...] La diversidad de registros utilizados no deberia comprenderse, pues,
como simple diversidad de modelos operatorios: marca la imposibilidad de un
lenguaje unificado teniendo en cuenta la naturaleza misma del objeto a
aprehender»?.

Esta «espectralizacién», que el propio lenguaje del psicoandlisis opera en su
objeto -o, al contrario, que es impuesto al lenguaje por el objeto en cuestion-
puede ser fuente de muchos malentendidos, pero es también lo que confiere al
pensamiento psicoanalitico un alcance heuristico propio. En efecto, solo el
psicoanalisis se ve llevado a descubrir, en un fendmeno humano ya complejo, «
pliegues » suplementarios que dependen ciertamente de registros heterogéneos,
pero que seria reductor intentar unificar en un lenguaje que se pretendiera
univoco. La ambigiiedad de lo humano, el amplio espectro de sus caracteristicas,
obliga a hablar un lenguaje que también abarque un extenso registro. Y, como
siempre, es entre las nociones discretas, entre los picos de intensidad de este
espectro - al que se aferran las disciplinas positivas de las cuales se sirve- que se
despliega el movimiento del pensamiento psicoanalitico en su insoluble
heterogeneidad.

Como contraparte, esta heterogeneidad nos autoriza a hacer «excursiones» fuera
de nuestro dominio, excursiones de las que volvemos potencialmente mejor
armados para pensar nuestro objeto especifico y la practica que le corresponde.
Asi, sin tratarse de ninguna clase de neuro-psicoanalisis, me parece del todo
posible y util partir de un hecho que a primera vista parece puramente neuroldgico
para encontrar ahi, instituyéndose, al propio movimiento de lo psicoanalitico. De
modo que, para alimentar la reflexion acerca de la psique-cuerpo, se me ocurrieron
las preguntas enunciadas en el siguiente parrafo, donde encontraremos bajo otra
forma el «espectro» de nuestro objeto.

Las preguntas son las siguientes: ;qué tienen en comin un dolor fantasma, una
palabra repetitiva de un afasico, un estado post-traumatico y un fetiche? ;Qué
importancia tiene esto para la nocion de vida del alma? ;Tiene alguna relacién con
el hecho de que la psique sea extensa o, mas bien, como lo precisa Francoise
Coblence, que sea corporal?

2]. -B. Pontalis, « Question de mots », Aprés Freud, Paris, Gallimard, 1968. (Cursivas de D.
Scarfone.)

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°8
www.revistaalter.com



MIEMBROS Y DOLORES FANTASMA

La espectralizacién a la que nos referimos aparece aqui de distintas formas. En
efecto, hace afios que me intereso por los trabajos de un neurélogo americano, V. S.
Ramachandran, sobre los miembros fantasmas y, mas precisamente, sobre los
dolores fantasmas que aparecen después de la amputacion de un miembro. Si
necesitaramos un argumento adicional que apoye la idea de que la psique es
corporal, los dolores experimentados en los miembros fantasmas nos lo ofrecen de
manera muy clara. El cuerpo en si puede no ser visible; el dolor, por su parte, no
deja de ser real. Aqui se me podria objetar que no es evidente que la sensacién de
dolor sea, propiamente hablando, psiquica; seria mas bien una sensacién bruta,
por lo demads relativamente paralizante para las demas funciones de la psique. A lo
que yo responderia que esto no se diferencia de una psique paralizada tras una
pérdida repentina del objeto, cuando el duelo no estd atn elaborado. Y también,
que el status psiquico de ese dolor me parece confirmado por el hecho de que
Ramachandran ha inventado una técnica con la que podemos aligerar
temporalmente, e incluso hacer desaparecer, dicho dolor fantasma. A partir de la
existencia de esta técnica, muy astuto seria quien pretendiese separar lo psiquico
de lo corporal.

Se trata de una caja de madera dividida a la mitad por un tabique en una de cuyas
caras se coloca un espejo. En ese espejo, se hace observar al sujeto amputado la
imagen reflejada del miembro simétrico restante, lo que permite la percepcién
virtual del miembro opuesto (miembro faltante pero doliente). Entonces se puede
hacer que este miembro virtual realice toda clase de maniobras correspondientes
al objetivo de aliviar su dolor. Asi, un hombre cuya mano ha sido amputada tras un
accidente de motocicleta todavia siente dolor en las ufias de los dedos de la mano
inexistente. La crispacién virtual de su pufio y el dolor real que le acompafia
pueden sin embargo desaparecer cuando, con la ayuda de la «caja de
Ramachandrany, el sujeto tiene la ilusiéon de observar su mano reflejada intacta en
el espejo, que ahora él mismo abre lentamente3.

Ramachandran explica la persistencia dolorosa por el hecho de que el cértex
sensitivo no recibe informacién nueva de la mano amputada, que ademas no emite
feedback alguno capaz de atenuar la orden de contraccién motora proveniente del
cortex motor; este esfuerzo neuronal continuo es asociado a la imagen mnémica
del dolor manteniéndolo presente, actual. Todo ocurre entonces como si, con la
pérdida de una contra-orden activa, el cerebro hubiese quedado preso de la tltima
actividad neuronal que se produjo justo en el momento del accidente. Yo no soy
neurdlogo, pero, en esta bien argumentada explicacion de Ramachandran,
encuentro ideas que la metapsicologia psicoanalitica puede, mutatis mutandis,
hacer suyas razonando de manera nada contradictoria con la teoria del neurdélogo,
aunque tratando el asunto bajo otro angulo.

3V. S. Ramachandran, S. Blakeslee (1998), Phantoms in the Brain. Probing the Mysteries of the
Human Mind, New York, Harpers & Collins Quill Press. Tr. fr. Le Fantome intérieur, Paris, Odile
Jacob, 2002.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°8
www.revistaalter.com



Dejo de lado la observacion a propoésito de la interrupcién en la dltima imagen
cortical que persistiria a pesar, o a causa, de la nueva situacién anatémica. Volveré
sobre ello. Por el momento tan s6lo me interesa el hecho de que, en el método
terapéutico de Ramachandran, no se trata solamente de ver en el espejo la imagen
virtual de la mano intacta: hay que verla abriéndose. Por lo tanto, es necesario que
el sujeto accione y haga actuar, aunque solo sea virtualmente, la mano cuya
pérdida sufrié pasivamente. Esto subraya la importancia capital de las huellas
motrices en la corporalidad de la psique. En efecto, la interrupcién en la imagen
cerebral solo parece afectar a esas huellas motrices (aquellas que insisten en hacer
que se contraiga la «mano», asi como las que fallan al aportar un feedback de
distension muscular), ya que, por lo demas, las huellas perceptivas si tendrian -en
apariencia al menos- razones para ser modificadas con la visién del miembro
amputado. Ahora bien, esta visién no parece servir de nada: constatar la ausencia
anatomica de la mano doliente no tiene ningin efecto sobre el dolor real
experimentado en esa mano ausente. Lo que me parece que viene a apoyar la
distincion entre prueba de realidad y prueba de actualidad, segin lo que Marie
Leclaire y yo tuvimos ocasiéon de mostrar en el pensamiento de Freud (Leclaire y
Scarfone, 2000)4.

El sujeto supera la prueba de la realidad anatémica de su miembro amputado (es
todo lo contrario de un sujeto anosogndsico); pero, al no poder reactivar todas las
huellas correlativas del miembro perdido, la prueba de actualidad contradice la
prueba de realidad. Por lo demas, durante mucho tiempo se creyd que los dolores
fantasmas eran dolores « imaginarios », que respondian a una desmentida de la
pérdida y que no superaban la prueba de realidad (como ocurre en la anosognosia,
donde se ha podido demostrar que se trata de una desmentida). La pérdida de la
mano, que persiste como extremidad dolorosa, se produjo al margen del control
del sujeto y de su accién. Una falta de cuerpo, si se puede decir, muestra
paradodjicamente que psique es corporal o, si se prefiere, que el cuerpo es también
psiquico y que, en tanto psiquico, continda haciendo dafio fisicamente. Cuerpo y
psique unidos, confrontados a la persistencia de la ultima imagen mnémica de la
configuracion activa en el momento del accidente. Retengamos bien esta idea
ahora que pasaremos a referirnos a un fenémeno distinto.

LA ULTIMA PALABRA DEL AFASICO

En su texto de 1891 sobre el estudio de las afasias®, Freud lleva a cabo una
precision «al paso» pero que me parece de suma importancia. Retoma una
observacién de Hughlings Jackson a propdsito de los pacientes afasicos: estos
sujetos conservan a su disposicion, ademas del «si» y el «no », otro «resto de
lenguaje ». Jackson apunta que generalmente suele ser una palabrota enérgica. Sin
embargo subraya que incluso en el lenguaje normal una tal expresién (la
palabrota) pertenece al lenguaje emocional y no al intelectual. Freud afiade que en

4N. de T. Versidn en francés de este trabajo en
http://www.cairn.info/resume.php?ID_ARTICLE=RFP_G2000_64N3_0885.

5 S. Freud (1891). Contribution a l’étude des aphasies, Paris, PUF, « Bibliotheque de psuchanalyse »,
1983. [OCF, I, Amorrortu].

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°8
www.revistaalter.com



algunos casos de afasia comunicados por Jackson, no se trata de una palabrota,
sino de una palabra o expresiéon que posee una significaciéon precisa y que ha
sobrevivido al naufragio de la afasia, lo cual requiere una explicacién. Freud
propone entonces que la persistencia de tales expresiones se explica asi: « Dichos
ejemplos nos sugieren la idea de que esos restos de lenguaje son las ultimas
palabras que el aparato del lenguaje formé antes de verse afectado por la
enfermedad, y tal vez ya en presencia de ésta. Yo me inclinaria, prosigue Freud, a
explicar la persistencia de esta ultima modificacién por su intensidad, cuando
sobreviene en un momento de gran excitacidn interior »°.

Estamos, pues, ante un fendmeno que podriamos considerar bastante parecido a
aquél del miembro fantasma: se trata de una persistencia, de un resto que sigue a
una grave desaparicion; desaparicion que también ocurre en circunstancias
semejantes, de improvisto y sin ninguna preparacion. Es como si el cerebro-psique
se aferrara a la ultima imagen neuronal motriz disponible, lo que da como
resultado aquello que podriamos llamar literalmente un «mufién de lenguaje».
Este persiste en una aparente actividad, pero su caracter repetitivo nos informa
inmediatamente que no se trata ya, propiamente, de lenguaje. La diferencia entre
ambas situaciones es que en la experiencia del dolor fantasma lo que predomina es
el aspecto sensorial doloroso y sufrido pasivamente, mientras que en las supuestas
palabras del afasico se trata de restos de lenguaje emitidos por un sujeto
aparentemente activo. Sin embargo, en ambos casos se trata de la persistencia de
huellas motrices, aunque son huellas que se ven privadas de la posibilidad de una
verdadera reactivacion, es decir, de una apertura al cambio. Se trata de algo del
orden motor, aunque preso en un bucle de repeticién; una motricidad circular que
no va mucho mas alld de una pardlisis. Otro punto en comun a los dos fenémenos
es la posicion pasiva del sujeto: sin preparacién para lo que le sucede, queda en un
estado de excitacidn tal que el aparato psiquico es presa de producciones que
escapan su control, lo que evidentemente recuerda las condiciones del trauma tal
como fue concebido por Freud en 19197.

EL MECANISMO DE LA ELECCION DEL FETICHE

La observaciéon que Freud retoma de Jackson en el libro de las afasias encontrara
un paralelo exacto treinta y cinco afios mas tarde, esta vez en un texto plenamente
psicoanalitico. Se trata del texto sobre el fetichismo. Freud postula que la
«eleccién » del fetiche puede, en muchos casos, ser explicada por las
circunstancias que rodearon la observacion, cargada de horror para el futuro
fetichista, de los 6rganos genitales femeninos. La cita completa es la siguiente:

«Contamos con que estos 6rganos u objetos que, como simbolos, representan el
pene, son elegidos como sustituto del falo femenino, cuya ausencia es constatada.
Esto puede ocurrir con frecuencia, pero seguramente no sea lo decisivo. En la
instauracion del fetiche, mas bien se respeta un proceso que evoca a la
interrupcion del recuerdo propia de la amnesia traumatica. Aqui el interés también

6S. Freud (1891). Contribution a I’étude des aphasies, op. cit ., p. 111-112. [OCF, I, Amorrortu].
7S. Freud (1920 g), Au dela du principe de plaisir, OCF. P., XVI, Paris, PUF, 1996. Freud descubre
también aqui la importancia de la « preparacion por la angustia » como proteccién contra el trauma.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°8
www.revistaalter.com



haria un alto en el camino y la dltima impresién ante lo inquietante, lo traumatico
queda, por ejemplo, retenida como fetiche».

Este paralelismo es sumamente importante: ademas de que el mecanismo coincide
exactamente con lo que ocurre en el caso de los « restos de lenguaje » del afasico y
en el de los dolores fantasmas, podemos notar que también se refiere a una
« amputacion », en este caso totalmente imaginaria. El fetichista encuentra una
« solucién » del tipo « miembro fantasma », pero donde el «fantasma» es un objeto
concreto que viene a sellar la desmentida de la ausencia de pene. Situacién
especular del verdadero miembro fantasma, pues responde a un problema en
apariencia solo «psiquico» (en el sentido ingenuo del término). De modo que el
fetichista también demuestra, a su manera, que psique es corporal, hasta el punto
que ésta le inventa un soporte material alli donde «la falta de cuerpo» le resulta
intolerable.

Sin embargo, no dejamos de advertir que aqui también la pasividad es un
ingrediente fundamental; pasividad que la psique del sujeto intenta transformar en
actividad con la invencion del fetiche. Pero esta actividad es muy limitada y se
muestra poco capaz de superar definitivamente el espanto de la visién de la falta.
Pasmada, la psique-cuerpo se encierra en una puesta en escena estereotipada,
condenada a una repeticién analoga a la del afasico que repite la dltima emisién
sonora que tuvo a su disposicion antes del accidente cerebral. Sin embargo, se ha
producido un paso adelante: con la extensién protésica aportada al cuerpo
femenino -concebido como mutilado-, el fetichista logra atemperar y poner en
escena el horror de la castracion, volviéndose entonces capaz de disfrutar
sexualmente. El efecto de la protesis fetichista recuerda pues, mutatis mutandis, el
resultado obtenido con la percepcion del miembro virtual en la «caja de
Ramachandran » descrita mas arriba. Hay que notar que en ambos casos la
integridad narcisista del cuerpo se ve restablecida. Volveremos sobre ello.

En muchos aspectos, lo que precede nos lleva a la teoria del trauma tal como la
formul6 Freud en Mds alld del principio de placer, donde la ausencia de preparaciéon
juega, como sabemos, un papel determinante. Pero los ejemplos examinados hasta
aqui también nos permiten apreciar otra correspondencia, esta vez a propésito de
la compulsién de repeticién: la forma que tomara también depende de la dltima
escena antes del horror. En cuanto al motivo, o al « mévil » de esta repeticiéon
inevitable, vemos bien que se trata del intento de psique de recuperar el control de
lo que le ocurre. Por el contrario, cuando hubo tiempo para que se desarrolle una
contrainvestidura en pensamiento y en accion -aun a riesgo de suscitar angustia-
psique se encuentra protegida de una amputacién traumatica de sus funciones.
Mas que encerrarse en una cadena de repeticidn, éstas permanecen evolutivas,
abiertas al cambio. Puesto que psique ya ha tomado activamente el control en el
momento en que se producen los hechos, la compulsiéon de repeticién no es
necesaria.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°8
www.revistaalter.com



De modo que la teoria del trauma psiquico -versién de 1919- también contribuye
al reconocimiento de que psique es corporal. Destaquemos ademas la solidaridad
de esta segunda version freudiana del trauma con aquella asociada a la primera
topica: ambas ponen el acento en el intento de elaboracién psiquica. La gran
diferencia es que en la segunda versién, como lo ilustran los casos que hemos
examinado, la evolucién temporal en apres-coup se ve entorpecida por un pasmo.
Esta paralisis ocurre bien por causas anatomo-patologicas (en el dolor del
miembro fantasma y en la afasia), bien por razones en apariencia mas
« psicolégicas » (en el caso del fetichismo). Pero hay que insistir en que si bien el
fetichismo no hace mas que reproducir la imagen de los dos primeros casos, en
todos los casos, sin importar de donde provenga la afrenta, lo que se rompe es la
unidad narcisista psique-cuerpo. Entonces se activan una serie de mecanismos
formalmente parecidos, hasta el punto que el modelo de la reparacién producida
por el fetichista puede reconocerse en el invento de la caja-espejo con la que
Ramachandran es capaz de aliviar el dolor fantasma: cosa concreta en el
fetichismo, imagen virtual en la caja-espejo de Ramachandran, pero en ambos
casos se trata de completar la imagen. Por lo demas, la analogia se mantiene hasta
en el curso temporal de los acontecimientos: asi como el fetichista debe reiterar su
escenario para oponerse al terror de la castracion, el ejercicio con la caja de
Ramachandran tampoco alivia el dolor definitivamente; la experiencia tiene que
repetirse regularmente.

Ahora notamos que, en todos los casos tratados, la vida del alma -es decir, la vida
del conjunto psique-cuerpo- tropieza con una roca. Sabemos que la famosa «roca
de lo biolégico» se especifica en Freud como rechazo de la «pasividad femenina»
en el hombre y como envidia del pene en la mujer8. Pero podemos profundizar en
esta idea y apuntar que, tanto en el hombre como en la mujer, se trata del rechazo
a asumir la pasividad primaria, la pasividad inherente al ser humano expuesto a la
prioridad del otro, asediado y sobrepasado, perseguido por un otro en el sentido
propuesto por Emmanuel Levinas®. Rechazo observable en la turbacién ante lo
sexual que emana del otro y encuentra al infans en un estado de pasividad esencial,
de esencial ausencia de preparacidn y, en consecuencia, expuesto a un trauma
inevitable. La situacién evolucionara en una direccién favorable o no segun el otro
del infans, en toda su ajenidad, sea o no suficientemente confiable como para
favorecer en el pequefio humano una elaboracién psiquica suficiente que le
permita «hacerse con» el trauma de la irrupcién de lo sexual. La pregunta es si
esta seduccién inevitable quedara en unos pardmetros dentro de los cuales al
infans le resultara posible desarrollar un centro activo de su aparato del alma.
Dicho de otro modo, y siguiendo la observacién de Jean-Claude Rolland retomada
por Frangoise Coblence, el desafio estd en poder estructurar lo psiquico en el
aparato del alma, pues alli donde el aparato del alma es «extenso y heterogéneo
[...], el material psiquico es consustancial a aquello que nos sirve para describirlo:
el lenguaje». El desarrollo de una posiciéon de sujeto hablante y pensante es pues
inseparable de la elaboracién de un aparato psiquico por diferenciaciéon del
aparato del alma. Cierre ptolemaico (Laplanche) que, consecuentemente, propongo

8S. Freud (1927 e), « Le fétichisme », La Vie sexuelle, OCF. P, XVIII, Paris, PUF, 2002.
9S. Freud (1937 c), « Analyse avec fin et analyse sans fin », Résultats, idées problémes, 11, Paris, PUF,
1985, p. 266.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°8
www.revistaalter.com



considerar homologo del sistema cerrado de palabras al que se refiere Freud en su
libro sobre las afasias. Nos encontramos, pues, al extremo de un bucle: si psique
no sabe nada de su corporalidad, es en la medida en que habla a partir de ella.
Cuerpo parlante, ella no puede alcanzar directamente un saber sobre su propio
estatus corporal porque ese estatus concierne al sistema abierto de las cosas, al
que la capacidad de pensamiento de psique solo accede en apariencia, a partir del
sistema cerrado de las palabras.

Y aun hay mas: este saber implica el reconocimiento de la pasividad fundamental,
lo que resulta dificil para una psique que solo puede concebirse a si misma como
activa. Aquello que solemos llamar « trauma psiquico » deberia llamarse herida del
alma si, de acuerdo con Francoise Coblence, proponemos que el aparato del alma
es el cuerpo mas lo psiquico. El trauma que amputa a psique de su actividad revela
bruscamente una pasividad intolerable, ademas de separar a psique de un cuerpo
que se ve arrojado como un desperdicio: entonces el cuerpo psiquico se degrada en
soma. Los sintomas desprovistos de sentido corresponden a un cuerpo privado de
palabra, como nos lo ensefié la Escuela psicosomatica de Paris.

Sin embargo, no necesariamente la experiencia de la pasividad fundamental ocurre
bajo los funestos auspicios del acontecimiento traumatico que fractura la union
entre cuerpo y psique. Por un medio que conocemos bien, es posible (re) hacer la
experiencia de esta pasividad sin reiterar el trauma, para luego retomar el camino
del cambio.

Volvamos una vez mas a la caja inventada por Ramachandran y a la experiencia
que ésta posibilita al sujeto presa del dolor de su miembro ausente. Observamos
que se trata de un problema de lo exterior y lo interior: se trata de hacer transitar
los datos concomitantes a la experiencia dolorosa por el exterior, es decir por los
canales de la percepciéon. Una percepciéon que, por mas ilusoria que sea, ofrece al
sujeto una accién deliberada de su parte, reactiva las huellas motrices y, de ese
modo, informa y transforma su realidad psiquica. Ahora bien, se trata de una
operacion muy parecida a aquélla del « devenir consciente » descrita por Freud en
«El yo y el ello ». En ese texto, Freud explica la necesidad de dar a los contenidos
inconscientes (sin cualidad) la cualidad psiquica que adquiririan por medio de su
ligaz6n con las representaciones-palabra. Asi, las representaciones que se forman
gracias a la palabra pronunciada en sesi6n transitan por los 6rganos de los
sentidos. Esto conlleva que la realidad psiquica se vuelva perceptible para la
conciencia como una realidad material situada en el exterior. Y nosotros
afiadiremos que, ademas, reactiva las huellas motrices en la versiéon que permite la
motricidad verbal.

En el devenir consciente no se trata, pues, simplemente de « tomar consciencia»; se
trata de experimentarse a uno mismo como sujeto activo, sujeto que se escucha
formular lo que hasta ahora permanecia exterior al sistema de lenguaje. De este
modo, por el regreso desde el exterior de lo que estaba reprimido dentro, se
consigue, como en la experiencia del amputado frente al espejo, que la prueba de
actualidad converja nuevamente con la prueba de realidad. Ahora bien, sabemos
que esta recuperacion activa en el devenir consciente del andlisis solo es posible si
se pasa por el crisol de la transferencia. Experiencia de la transferencia ligada por

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°8
www.revistaalter.com



excelencia a la reapertura de lo que Laplanche llama « situacién antropolégica
fundamental », es decir, la posicién esencialmente pasiva del sujeto frente a lo
enigmatico del mensaje del otro. La reiteracion de la pasividad no es,
evidentemente, un objetivo en si mismo; es un estado de hecho, pero que relanza el
trabajo activo de interpretacién (de traduccion, de construccién) del sujeto en
analisis. Entonces las presentaciones rigidas, en el origen de los impases psiquicos
con los que se encontro el sujeto, pueden ser reanimadas. Alli donde el afasico no
puede mas que repetir «restos de lenguaje», el analizando puede recuperar la
palabra. El trabajo de analisis operado sobre las presentaciones de cosa
preexistentes sera el comienzo de una auténtica actividad de representacion, es
decir de una capacidad de considerar el material animico bajo una forma psiquica
(cuerpo y lenguaje), diferenciandose nuevamente el aparato del alma en aparato
psiquico. Después de que la psique ha pasado por la experiencia de su pasividad
respecto de una parte de la realidad que la habita, al experimentarse nuevamente
como centro activo, podra volver a ignorar su naturaleza corporal.

Dominique Scarfone
825, avenue Dunlop
Montréal (qc)

H2V 2W6

Canada

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°8
www.revistaalter.com



