ALTER

REVISTA DE PSICOANALISIS
INVESTIGACION Y TRADUCCIONES INEDITAS
www.revistaalter.com

* X ok

ALTER N°6
DESPUES DE FREUD

(Hay que quemar a Melanie Klein?*

Jean Laplanche

(Por qué escogi este titulo que aparentemente nos hace volver a tiempos
oscurantistas: los tiempos oscuros de la Inquisicion en los que se quemaba a personas y
obras? Ello no sin antes haber intentado que el poseido confesase una verdad que ¢l
mismo ignoraba: el diablo estaba dentro de él.

Comenzaré senalando hasta qué punto las imagenes de demonios, de brujas y de
posesiones son corrientes no solo en la clinica sino también en la teoria psicoanalitica.
Una tesis sobre Freud y el diablo (1), llevada a su conclusion por una de mis alumnas,
mostraba recientemente hasta qué punto esas imagos son coextensivas al pensamiento
freudiano y a su evolucion. Seguramente una vision racionalista, emparentada a la
llamada filosofia de las «Luces», es otro aspecto del pensamiento de Freud: ahi donde la
razon se hace luz, los demonios nocturnos desaparecen por siempre: Afflavit et disipati
sunt.

Pero en Freud no es menos fuerte el entusiasmo indefectible por el diablo,
rebelde a cualquier intento de reducirlo a una ilusion. Hasta el punto que la propia
metapsicologia, el aspecto mas teorico de la obra, es a veces comparada con una bruja.
También les recuerdo el espléndido homenaje finebre a Charcot (2). Ahi Freud muestra
que el descubrimiento psicoanalitico estaba cerca a partir del momento en que las
histéricas comenzaron a tomarse en serio. Esa histérica que llora debe tener razon.
Incluso cuando dice ignorar por qué llora. Habia que suponer, pues, un clivaje de su
consciencia. Pero, ;como aceptar esa cosa extrafia de saber sin saber? ;Qué modelo
encontrarle al clivaje? Bastaria con recordar, dice Freud, que durante siglos o milenios
la humanidad le daba plenamente su lugar a esa division y a ese sufrimiento con el
nombre de posesion. Charcot mas los exorcistas, y todo el psicoanalisis ya estd en su
sitio [est d€ja en place].

Llevado a este punto, el diablo deviene casi un concepto, o un pre-concepto.
Como la histérica, también el poseido y el exorcista deben tener en cierto modo razon.
Y, evidentemente, es la alteridad absoluta del inconsciente, su extrafieza, lo que otorga
una base a la idea de posesion, cuya forma apenas un poco mas moderna sera aquélla

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6
www.revistaalter.com



del «cuerpo extrafio interno». En este fantasma de posesion —que es un avatar del
fantasma de seduccion-, Freud mismo no rechaza ocupar todos los lugares: el del
exorcista, el del poseido, pero también el del diablo intrusivo.

Con este titulo, «;Hay que quemar a Melanie Klein?», evidentemente lo que
quisiera es rendir un gran homenaje a quien mas de uno considera como la mas grande
creadora después de Freud. Es situarla en esa tradicion resplandeciente (como se dice
del gdbtico) que reconoce el cardcter extrafio, extranjero, hostil, angustiante de «nuestro
mundo internoy.

Se ha hablado, a propdsito de Klein, de una «demoniologia», y ello en un sentido
peyorativo. La demoniologia seria algo que se opone a la psicologia al convertir
nuestros fantasmas en entidades, en seres reales, atacantes, sadicos o terrorificos. Ya se
habia hablado del antropomorfismo de Freud para criticar la idea «pueril» (!) de que
albergamos en nosotros a pequefios hombres que luchan entre si. Y bien, los «objetos»
kleinianos llevan ese realismo ain mas al extremo y, en mi opinioén, tanto el
antropomorfismo como la demoniologia nos indican la misma direccion fecunda,
aquélla de la realidad psiquica.

(JAUn se quema a las brujas de nuestra época? En el medio psicoanalitico a veces
no estamos lejos de ello. Otros han relatado ese ceremonial de exorcismo que
continuaba en los sotanos de Londres durante el Blitzkrieg: se trataba de expulsar a
Melanie Klein del movimiento psicoanalitico. Y la pasion puesta en ese ceremonial
muestra que no se trataba en absoluto de la teoria, la conceptualizacion o la clinica.
Actualmente, y en cierto modo lamentablemente, ya no se intenta quemar a Melanie
Klein. Se la deja de lado, se la aisla. A veces se acepta su dogma, un poco como una
receta. Quienes aislan y marginan a Melanie Klein son aquéllos que mantienen un
racionalismo estricto, aquéllos que desde hace mucho tiempo olvidaron la leccion
interpretativa de Freud; una leccion que resuena siempre en los mismos términos:
Melanie Klein debe tener en cierto modo razon.

Yo no me considero un defensor de la filosofia de las Luces, ni del racionalismo
psicologizante que reina en una parte del mundo analitico. Pero tampoco soy un adepto
del kleinismo, que como movimiento y como doctrina siempre suscité mi desconfianza.
Lo que caracteriza a ese movimiento es un verdadero proselitismo, la ausencia de
cuestionamiento sobre los conceptos de base y, sobre todo, el retorno por otras vias a un
hegemonismo; se trata de un nuevo intento de hacer del pensamiento psicoanalitico una
explicacion general, una psicologia de conjunto: lo que, paraddjicamente, me parece ser
una forma de quitarle brillo al aporte kleiniano.

Aun mas dificil seria que adhiera a la técnica inaugurada por Melanie Klein,
técnica cuyo unico mérito es volver a poner el acento en el fantasma- incluso en las
interpretaciones de la defensa-, pero que me parece implicar un abandono casi total de
la metodologia freudiana de la interpretacion. El bombardeo interpretativo es solo su
aspecto mas chocante. Lo que resulta evidente es la imposicion de un sistema simbolico
preestablecido, que desdefia todo el paso-a-paso del andlisis freudiano. Este ultimo
estaba destinado ante todo a dar su oportunidad y su audiencia al proceso primario; y es
sorprendente que una teoria que se sitlia tan cerca de los procesos mas profundos del
inconciente solo haya conseguido traducirse en un método que nos hace volver al

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6
www.revistaalter.com



desciframiento mas estereotipado de las palabras o los gestos significativos del paciente,
sin tener en cuenta el movimiento asociativo, la referencia historica e individual, o los
miles de indicios que nos revelan si la interpretacion estad o no sobre la via correcta.

Sin ser para nada un adepto, tampoco soy de los que, por el contrario, deciden
que las brujas o los poseidos por el demonio deben ser encerrados en una especie de
ghetto ideologico, encierro que facilmente permite olvidar lo que dicen como imposible
de amoldar a la «medida de todas las cosas», es decir, a nuestro propio ego.

La defensa contra Klein, por anulacion, no es mas que un avatar de la defensa
general contra el analisis y sus descubrimientos fundamentales. Freud formula esa
defensa de una manera pintoresca al comienzo de La sexualidad en la etiologia de las
neurosis: «No sera dificil poner en duda la originalidad de esta teoria cuando se haya
renunciado a negar sus fundamentos» (3). En otros términos: es falso y, si es verdadero,
no es nuevo. Reconocemos ahi, dirigido contra Freud y Klein, un avatar del famoso
«argumento del caldero». Evidentemente, la bruja trae a la mente el caldero...

(Como progresa el pensamiento analitico? Por repeticion y ruptura, por
banalizacion y reafirmacion, por circularidad y profundizacion. Los momentos
novedosos también son retornos a la fuente. La profundizacion es reafirmacion de una
exigencia originaria. Aqui quisiera recordar dos de esos momentos de ruptura, tiempos
«inspirados» del kleinismo.

El primero es el debate sobre el psicoanalisis de nifios, que opone a Ana Freud y
a Melanie Klein, la heredera seglin la carne, y en cierta forma segun la letra, contra la
heredera seglin el espiritu (4). Pondré en evidencia tres puntos capitales: la técnica del
juego, el problema de la educaciéon y aquél de la transferencia.

La técnica del juego: Melanie Klein no la inaugura en absoluto, pero la hace
avanzar hasta su punto maximo, hasta su sistematizacion. Para ella el juego es un
equivalente de pleno derecho de las asociaciones libres. La objecion de Ana Freud
parece resaltar la evidencia: el juego del nifio tiene una funcién y hasta més de una.
Tiene un rol manifiesto en el desarrollo, en el progreso en la relacion con el mundo, en
el dominio de los afectos, etc. Ver ahi algo puramente simbolico, el equivalente de un
discurso, seria un abuso injustificable. Quisiera hacer sentir hasta qué punto esta
cuestion va mas alld de un puro problema de técnica.

La esencia de la respuesta de Melanie Klein (que despejo mas claramente de lo
que lo hizo ella misma) es que el juego en el analisis pasa a ser otra cosa que el juego
observado objetivamente; se convierte en el equivalente de un discurso. Como el
discurso del analizando, se presta a movimientos de interpretacion, de confirmacion, de
simbolizacion: en el analisis, el juego pasa a dirigirse al analista.

Aqui afiadiré una conclusion segiin mis términos personales: es necesario
reconocer el corte entre lo que pasa en el analisis y lo que queda fuera; es lo que
nosotros llamamos la constituciéon de la «cubetay, que solo puede producirse por
exclusion de lo adaptativo, de lo funcional (invocado por A. Freud). El juego, dirian los
lacanianos, es un lenguaje. Pero podemos dar vuelta a su argumento, que entonces no
seria decisivo: no todo lenguaje tiene lugar en el contexto de la transferencia, no todo
lenguaje es un lenguaje seglin el amor y el odio. De modo que hace falta establecer, en

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6
www.revistaalter.com



el seno del propio lenguaje, el mismo corte que en el juego. Sea como fuere, notemos
esa poca fe en el analisis por parte de Ana Freud: ella no cree en la especificidad de la
situacion analitica, capaz de poner de cabeza tanto al juego como al lenguaje.

Nuestro segundo punto es la objecion educativa: Ana Freud esta aterrada por el
peligro de liberar las pulsiones. Se trata de una concepcidon muy mecanisista: las
pulsiones se situarian del lado puramente bioldgico, las defensas y el superyo
unicamente del lado social. Melanie Klein responde, en primer lugar, que ella nunca ha
constatado una tal liberacion de la maldad de las pulsiones, y ello a pesar de una técnica
absolutamente no educativa. En cuanto al fondo de la cuestion, hace intervenir la nocion
de superyo precoz. El superyo, afirma, es una copia bastante pobre de las prohibiciones
parentales. Su severidad puede ser contraria a la permisividad parental. Se trata de un
punto que el propio Freud se ve obligado a aceptar en E/ malestar en la cultura.

Si ello es asi, lo que se impone es una concepcion mucho mas dialéctica. No
encontramos ahi, en un enfrentamiento absoluto, a lo pulsional y a lo educativo, al puro
deseo y la pura ley. Las prohibiciones mas feroces encuentran sus raices en el ello. En el
sadismo del ello. Pensar unicamente en términos de educacion es olvidar que existe el
riesgo de construir las prohibiciones sobre raices pulsionales que uno se niega a
analizar. Esto va a aclararse ain mejor con el tercer punto de discusion: la transferencia
y su posibilidad.

La objecion de Ana Freud es a la vez hipercladsica —en cierto modo irrefutable- y
completamente fuera de lugar. Su referencia es el analisis de adultos: ahi hace tiempo
que los padres quedaron atras; el Edipo esta superado, como se dice, de €l solo queda el
recuerdo. La transferencia seria una repeticion de esa situacion antigua. De manera que
la concepcion del proceso analitico es simple: lo esencial es desilusionar al adulto.
«Usted se engaia porque me considera como su padre (o madre). Ello es anacronicoy.
Ahora bien, Ana Freud nos recuerda que, en el nifio, la relacion con los padres ain esta
ahi, es contemporanea. De donde se desprende esta doble objecion: la transferencia es
imposible, pero si por excepcion fuera posible seria una substitucion efectiva, un
verdadero robo del nifio.

(Como responde Melanie Klein? En primer lugar aporta una respuesta
cronologica, genética, que no llega al fondo de la cuestion: cuando acepto en
tratamiento a nifios de dos afios y medio o tres afios —nos dice- lo esencial de su
inconsciente ya esta constituido, esa etapa ha quedado atras. Aquello no va al fondo de
la cuestion porque tan solo se corre en el tiempo el supuesto proceso del analisis de
adultos: arcaismo y desilusion.

Lo esencial de la respuesta de M. Klein, tal como yo la interpreto, esta
absolutamente en otra parte: se trata de la afirmacion del mundo interno, de las imagos
primitivas. Esas imagos no son el recuerdo de experiencias reales mas antiguas; son el
sedimento introyectado de esas experiencias, pero modificado por ese mismo proceso de
introyeccion. «En ningun caso debemos identificar a los verdaderos objetos con
aquéllos que los nifios introyectan». Existe entre ambos un «contraste grotesco». Asi,
diremos nosotros, la introyeccion es fundacion de un mundo interior, un proceso que no
tiene nada que ver con una memorizacion. Vemos por qué la respuesta cronologica era
insuficiente.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6
www.revistaalter.com



El problema esencial de la transferencia no se resume, pues, en una relacion
pasado/presente; se trata de la relacion entre ese mundo interno y los nuevos vinculos
que se instauran. En ese sentido, no hay que temer decir que la relacion con los padres
reales es ella misma una transferencia. Esa es la tnica forma de entender y de justificar
el andlisis de Hans: que Freud haya confiado el rol de analista al propio padre supone,
en efecto, que una transferencia sobre el padre era posible.

Nuestra conclusion respecto a esta evolucion del analisis de nifos sera doble:
afirmacién del mundo interno —poblado de demonios- que para nada es una copia
mnésica de un mundo real anterior, aiin si toma prestadas sus representaciones de ese
mundo anterior. Y afirmacidén de que el andlisis reitera, tanto en el nifio como en el
adulto, ese corte entre el mundo adaptativo y aquél regido por el amor y el odio.

Segundo trueno: se trata del gran descubrimiento inaugural, a la vez clinico y
tedrico, resumido al comienzo del famoso articulo de 1934, «Contribucion a la
psicogénesis de los estados maniaco-depresivosy»:

«En mis escritos anteriores di cuenta de una fase de sadismo extremo, por la que
pasan los nifios en el transcurso de su primer afio. Durante los primeros meses de su
existencia el lactante dirige sus tendencias sadicas no solo contra el pecho sino también
contra el interior del cuerpo de su madre; desea vaciarlo, devorar su contenido,
destruirlo por todos los medios que el sadismo le ofrece» (5).

(Qué es lo nuevo? ;Cual es el descubrimiento? jCuidado! Tal vez ni la propia
Klein ni los kleinianos sean los mejor ubicados para juzgarlo, para interpretar ese
descubrimiento.

Después de todo, podria decirse, es Freud quien descubri6 la pulsion de muerte.
Observacion banal: €l ariadio la pulsion de muerte a la sexualidad y es Melanie Klein
quien otorgd toda su importancia a ese nuevo desarrollo. Observacion puramente
exterior: el analisis progresaria por afnadidos sucesivos a medida que se van explorando
nuevos campos. Una tal concepcion acumulativa ni siquiera es verdadera para las
ciencias de la naturaleza. El movimiento cientifico es siempre profundizacién y, en
psicoanalisis, esa profundizacion no ocurre sin un retorno incesante a la exigencia
originaria.

La pulsion de muerte de Freud y el sadismo infantil de Klein se encuentran en
el nivel de la exigencia originaria, aunque tal vez no en la forma en que uno y otro
creian. Porque, en mi opinion, la pulsion de muerte no es un afiadido a la teoria de la
sexualidad sino su profundizacion. Y, del mismo modo, la exploracion kleiniana del
sadismo es la profundizacion, la renovacion del descubrimiento originario, aquél de los
Tres ensayos. Hay que sefialar que el sadismo es colocado por Klein en el origen, antes
que el amor, exactamente como la sexualidad es colocada por Freud en el origen, antes
que el amor de objeto. Los dos descubrimientos se escuchan del mismo modo: como
escandalosos, controvertidos, ineluctables. En ambos casos se trata de algo
violentamente negado, combatido por los adultos; es casi la tnica definicion freudiana
de la sexualidad infantil: lo que los adultos se niegan a ver con todas sus fuerzas. Y en
efecto, se trata de algo poco visible mediante la observacion objetiva. La sexualidad
infantil es inferida, por Freud, sobre todo a partir del andlisis de adultos. Se dird que
Melanie Klein se acerca mas a los nifos. Sea. Pero, exactamente como Freud, ella

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6
www.revistaalter.com



infiere a partir de los pacientes que analiza (nifios de 3 a 5 afios) unas conclusiones
sobre el primer afio. Poco importa que el intervalo cronolédgico se acorte: lo esencial no
es el giro hacia el pasado... sino hacia lo originario.

Vayamos mas lejos: ese doble «descubrimiento» contradice parcialmente la
observacion directa. Salvo en casos patologicos, ni la sexualidad infantil de Freud ni el
sadismo originario de Klein son fendémenos patentes o, en todo caso, constantes del
comportamiento del lactante. Son més bien fenomenos esporadicos, puntuales, lo que
no disminuye en nada su importancia. Recordemos el horrible cuadro de destruccion,
guerra, tortura, corrosion y explosion que Melanie Klein nos traza en el andlisis de
Richard. Es absolutamente ilusorio pretender que ese cuadro, encontrado en el analisis
de un nifio de diez afios, es la copia real, mnésica, de lo que ocurrié en su vida cuando
tenia uno o dos afios. Sin insistir en esta discordancia entre el lactante observado y el
mundo interior reencontrado por el andlisis, notemos que la propia Klein supo verlo
bien. Su articulo «Observando el comportamiento del lactante» propone una descripcion
muy diferente: un lactante mas tranquilo, mas risuefio, a veces temporalmente rabioso.
Pero no se trata del lactante «reencontrado» en el analisis, victima constante de la mas
violenta lucha interna.

Detengamonos un instante. Parece como si quisiera destruir a Melanie Klein
resaltando sus contradicciones. Pero mi meta es muy diferente: Mostrar, mas allad de
esas contradicciones, donde coinciden las exigencias de Freud y de Klein, como se
profundizan una a la otra. Esta exigencia es el reconocimiento del mundo inconciente,
que es algo absolutamente distinto que el calco olvidado de nuestra infancia. Es el
reconocimiento de la verdad de la pulsion, mas alla de las asimilaciones biologizantes
que harian de ella una variacién del instinto y de los comportamientos adaptativos (mas
aun cuando éstos son parcelarios, insuficientes, deficientes). La verdad de la pulsién, su
constitucion, tal como yo la veo, es inseparable de lo que llamo el tiempo «auto-»: el
vuelco sobre si, que es al mismo tiempo la constitucion del objeto atacante interno.

Pensemos en los primeros descubrimientos de Freud sobre la sexualidad: ella es
inseparable de la nocion de cuerpo extrano interno, excitante desde el interior,
«desencadenado» (entbunder) en el interior. Ese cuerpo extrafio interno es lo que se
deposita en el momento en que se pierde el objeto de la autoconservacion. Pensemos en
la teoria freudiana de la pulsion de muerte: también se trata de la prioridad del tiempo
auto, tiempo de la autodestruccion o del masoquismo originario. Pensemos, en fin, en el
mundo interior de Melanie Klein: también se trata de esa misma introyeccion del objeto
perdido, en forma de objeto atacante, de perseguidor interno. Para Melanie Klein, al
menos al comienzo de la vida psiquica, no existe simbolizaciéon de la ausencia. La
ausencia del objeto de la satisfaccion deposita en el sujeto a su doble clivado, atacante,
malo. Cada vez que se aleja el objeto tranquilizador, lo que se interioriza es el objeto
excitante.

Seguramente se me objetara esto: hace falta cierta temeridad para asimilar el
objeto de la pulsion sexual al objeto mortifero de Melanie Klein. Seria muy largo
justificar aqui mi postura. Pero lo cierto es que el caracter demoniaco, atacante,
desestructurante de la sexualidad, es justo lo que encontramos en los origenes del
pensamiento freudiano. Ese aspecto escandaloso de la sexualidad es el que tiende a
ocultarse sin cesar en la evolucion del pensamiento psicoanalitico. De ahi sus

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6
www.revistaalter.com



resurgimientos cada vez mas explicitos: la pulsion de muerte, que para mi debe ser
llamada «pulsion sexual de muerte», y los objetos internos mortiferos de Klein.

Llegamos ahora a lo que podemos llamar el sistema kleiniano. Porque sin duda
hay un sistema que funciona por juego de pares opuestos, permitiendo todas las
mecanicas y todos los estereotipos. Esas dicotomias son las del interior y el exterior, la
introyeccion y la proyeccion, lo bueno y lo malo, lo total y lo parcial, lo depresivo y lo
paranoide y, finalmente, la del amor y el odio. Los adeptos corren el riesgo de utilizarlas
mecanicamente, como las piezas de esos juegos de construcciéon donde con ayuda de
un minimo de elementos emparejados, de oposiciones binarias, se trataria de reconstruir
el mundo. Aqui encontramos la tentacion constructivista de los kleinianos, que nunca es
otra cosa que una expresion del hegemonismo psicoanalitico. Nuevamente se trata de
convertir al psicoanalisis en una psicologia universal. Sin embargo, lo cierto es que esos
pares de opuestos son mucho mas interesantes que el uso dogmatico que puede hacerse
de ellos. Es necesario interpretarlos, hacerlos trabajar, mostrar que tras su caracter
mecanico se juega una dialéctica.

Tomemos el par interiorizacion-proyeccion, tan a menudo utilizado de manera
irreflexiva. Nuestra primera interrogacion seria: como podemos pensarlo sin plantear
previamente esta cuestion: jinterior y exterior de qué?, ;del organismo?, ;del yo? Se
plantea todo el problema de la constitucion del yo como cerco, como limite. Es decir —
luego volveremos a esto- que el juego paranoide de la introyeccion y la proyeccion solo
puede ser correlativo de cierta constitucion de una totalidad, o sea de un elemento
esencial de la posicion depresiva.

Pero sobre todo deberia cuestionarse fundamentalmente la aparente simetria, el
juego de ping-pong incesante en el que se ve capturada esta oposicion en Klein: la
proyeccion es siempre seguida por una introyeccion, y ello hasta el infinito. Lacan tuvo
el mérito de plantear la objecion asi: jno hay una asimetria absoluta entre lo que
llamamos introyectar —poner dentro- y la proyeccion? La idea del cuerpo extrafio
interno, presente en Freud desde el inicio, nos lleva a privilegiar la introyeccién como
proceso constitutivo fundamental. La introyeccion debe entenderse a la luz del proceso
que nosotros describimos como traumatismo en dos tiempos o como seduccion
originaria. La introyeccion originaria no es la represion sino su primer tiempo. Es la
introduccion de significantes enigmaticos que, en un segundo tiempo, la represion
aislard. Digo «significantes enigmaticos» para mostrar que el universo de significantes
inconscientes de ningin modo es transmitido al nifio «como un lenguaje».

Hemos hablado de la introyeccion a propdsito del andlisis de nifios para indicar
su caracter fundador en la constitucion del mundo interno, pero también de la pulsion
misma. La introyeccion es algo muy distinto de un mecanismo de defensa, incluso si
secundariamente puede aparecer como mecanismo de defensa y, entonces si, entrar en
una cierta simetria con la proyeccion.

Ahora examinemos la oposicion «bueno»-«malo» que, de todas, es tal vez la
menos elaborada por Klein. Sin duda los términos estan entre comillas, pero lo que no
se cuestiona es una cierta normatividad. Lo bueno debe triunfar sobre lo malo. Ahora
bien, antes de enunciar asi la meta de la cura, es necesario preguntarse si «bueno» y
«malo» no implican un punto de vista unilateral. Melanie Klein nos dice que es «bueno»
lo que lleva a la sintesis y que es «malo» lo que divide, lo que dispersa. Ahora bien, un

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6
www.revistaalter.com



punto de vista como €se no puede ser sino el de un organismo de sintesis, es decir, el
del propio «yo». Inversamente, lo que es malo para el yo, en definitiva, no puede ser
otra cosa que la pulsion; la pulsion que, por definicion, pone en peligro el equilibrio
homeostatico del yo.

Cotejemos un instante esta oposicion «bueno»-«malo» con el problema de la
«neutralidad benévola». ;A qué bien apuntamos con la benevolencia analitica?,
(buscamos unicamente el bien del yo? Seria indispensable, también aqui, un minimo de
pensamiento dialéctico para mostrar que «bueno» y «malo» no son simplemente los
productos de un splitting absoluto, sino que también viran, el uno en el otro, segin la
posicion del sujeto y su adherencia mas o menos marcada a los objetivos del yo.

En una comprension no reflexiva del kleinismo, la pareja fotal-parcial puede a
su vez servir a una perspectiva puramente constructivista. Asi ocurre cuando lo total y
lo parcial son referidos tinicamente a la oposicion del cuerpo como totalidad frente a las
partes del cuerpo. A partir de ahi se presenta como natural la idea de que lo total debe
construirse a partir de lo parcial; una idea que, por lo demas, seria rechazada por
cualquier psicologia genética que est¢ fundada en la observacion. Pero debemos
ahondar en la cuestion: ;no hay, también aqui, una profunda asimetria? La parte no es la
parte del todo: ella corresponde a un registro distinto. Se trata de un elemento -casi
siempre metonimico— tomado como signo, como indicio. Pero nada impide que un
cuerpo en su conjunto pueda, también €I, ser tomado como indice. E inversamente, una
parte puede ser tomada como objeto total. Es lo que Klein supo ver bien al plantear que
el pecho bueno, en tanto que bueno, es un objeto total; de tal suerte que el sentimiento
hacia ¢l puede ser de culpabilidad, el mismo que hacia la persona total de la madre.

Me queda poco tiempo para hablar de la ultima pareja de opuestos: paranoide-
depresivo, pero senalaré que es, ciertamente, la pareja mas fecunda en Klein. Fecunda
por la idea de posicion, que supera explicitamente cualquier reduccidon en términos de
cronologia. Fecunda por la complejidad de los elementos en juego, puesto que todas las
parejas precedentes se reencuentran ahi. Fecunda porque Klein nunca dejo de poner en
duda la oposicion esquematica de lo paranoide y lo depresivo para hacer trabajar a uno
por relacion al otro. Cada vez mas las dos posiciones aparecen como correlativas. A fin
de cuentas la fase paranoide, el ataque por parte de lo parcial y lo malo, solo se concibe
por relacion a una totalidad —mas o menos lograda- que recibe y contiene el ataque.
Inversamente, la angustia puramente depresiva, aquélla de la pérdida del objeto, nunca
se define como puro vacio, como pura pérdida. No existe simbolizacion de la ausencia
que no tenga que enfrentar primero el retorno del objeto en forma de objeto malo. Asi,
como llega a decirlo Melanie Klein, la oposicion de las angustias paranoide y depresiva
termina siendo solo un concepto limite. Desde el punto de vista de su proceso, toda
angustia es a la vez paranoide y depresiva. Sin embargo, habria que ir mas lejos para
mostrar que lo que las diferencia es el problema de la constitucion o, mas exactamente,
del anclaje del sujeto. Anclaje relativo que caracteriza la fase depresiva y que solo de
forma paradojica le permite tomar en cuenta la supervivencia del objeto. Anclaje que
solo se concibe como correlato del proceso de represion y de constitucion del
inconciente.

'Debemos, pues, quemar a Melanie Klein? Vuelvo a mi pregunta del comienzo.
4

(Debemos incluso enterrarla para no verla volver una vez més, de manera incontrolable,
como objeto malo?

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6
www.revistaalter.com



Recordaré¢ de paso lo que Hegel describe como una lucha a muerte de
conciencias, como pura y simple exclusion de un deseo por otro. Lo que Hegel no vio es
que no hay lucha a muerte que no engendre el retorno de fantasmas. Sin embargo, lo
que si describid es la otra salida, la salida dialéctica: la lucha de conciencias vira en
dialéctica del amo y el esclavo, y sabemos que finalmente es el esclavo quien, por su
trabajo paciente, saldra victorioso.

Asi ocurre con Melanie Klein; mas que desterrarla o exorcisarla, hagamosla
trabajar, obliguemos a su pensamiento y a su obra a trabajar. Entonces comprenderemos
que el trabajo de toda gran obra psicoanalitica coincide, se entrecruza, con el trabajo de
otra obra. Pienso que, mas alla de todo eclecticismo, nuestra época deberia dedicarse a
ese trabajo, a esa interseccidon paciente de exigencias. Sea cual fuere el punto de partida,
todo trabajo de un pensamiento psicoanalitico se encuentra con el trabajo de otro
pensamiento, a condicion de que se trate de verdaderos pensamientos y de un verdadero
trabajo.

Pregunta: Quisiera preguntar al Dr. Laplanche qué diferencias encuentra entre la
concepcion de la pulsion de muerte en Freud y en Klein.

J.L: Pienso que la concepcion de Freud es mas profunda desde el punto de vista
de la exigencia tedrica, porque pone en primer plano lo que llamo el tiempo «auto-»; es
decir, el hecho de que la pulsion de muerte actia primero desde el interior y contra el
propio yo. Por el contrario, Melanie Klein desarrolla clinicamente el descubrimiento de
Freud pero sin darse cuenta que era necesario partir del tiempo «auto-». Es solo en sus
ultimos textos, especialmente aquél sobre la angustia, que trata de acercarse a la
concepcion freudiana, pero pienso que lo hace imperfectamente. Desde mi punto de
vista, la articulacion entre la pulsion de muerte de Freud y el pensamiento de Melanie
Klein puede encontrarse a través de un concepto como el de introyeccion primaria, es
decir, un proceso que transforma los datos externos en unos objetos internos
completamente diferentes y atacantes.

Pregunta: A propoésito del mundo interno, ;qué es lo que rige su destino?, ;la
introyeccion?, ;la proyeccion?

J.L: Ciertamente, Melanie Klein parte de la idea de que la proyeccion es
primaria. Y cuando esta idea aparece, la concepcion correspondiente de la pulsion ya no
puede satisfacernos; es decir, una pulsion que no estaria ligada a ningiin objeto, que
seria una pura fuerza biologica. Por mi parte, pienso que el unico momento en que
puede aparecer la pulsion es aquél en que el objeto se cliva; no exactamente en el
sentido de clivaje bueno-malo, sino porque, a partir del objeto de la autoconservacion,
se deposita un significante que esta en relacion metafoérica o metonimica con él.
Evidentemente, aqui no me refiero a un significante del lenguaje, y en esto me distingo
absolutamente de Lacan. Si usted quiere, yo me inclino a unir la idea de introyeccioén
primaria con aquélla de seduccion primaria. En Freud también encontramos, en el
origen, esta nociéon de una suerte de deposito anterior a la represion; una suerte de
interno-externo que deviene a la vez excitante y atacante para el yo. No sé si he
respondido suficientemente: de todos modos, hacer trabajar a Melanie Klein es

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6 9
www.revistaalter.com



evidentemente hacerla sufrir, torturarla y, claro, ella no estaria de acuerdo con lo que
digo aqui.

Notas

* «Fault il briiler Melanie Klein?», publicado en Psychanalyse a I"Université, 1983, 8, 32 y en Jean
Laplanche, La révolution copernicienne inachevée, Aubier, 1992, pp. 213-226. Traduccién: Deborah
Golergant [Revisada en noviembre de 2013].

1. L. de Urtubey, Paris, PUF, 1983.

2. «Charcot», en GW. I, p. 19-35.

3. GW, p. 491.

4. Cf. M. Klein, «Discussion du rapport d’Ana Freud», presentada en el Congreso Internacional de
Psiquiatria, 1950. Trad. francés en Psychanalyse a I'Université, 1983, 8, p. 507- 510.

5. En Essais de psychanalyse, Paris, Payot 1967, p. 311.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6 1
www.revistaalter.com



