ALTER

REVISTA DE PSICOANALISIS
INVESTIGACION Y TRADUCCIONES INEDITAS
www.revistaalter.com

* ok ok

ALTER N°2 )
EL GENERO EN LA TEORIA SEXUAL

El género, el sexo, lo sexual*

Jean Laplanche

El género es plural. Suele ser doble, con masculino-femenino, pero no lo es por
naturaleza. A menudo es plural, como en la historia de las lenguas y en la evolucion
social.

El sexo es dual. Tanto por la reproduccion sexuada como por su simbolizacion
humana, que fija esa dualidad de manera estereotipada en: presencia/ausencia,
fdlicolcastrado.

Lo sexual es muiiltiple, polimorfo. Descubrimiento fundamental de Freud,
encuentra su fundamento en la represion, el inconciente, el fantasma. Es el objeto del
psicoandlisis.

Proposicion: Lo sexual es el residuo inconciente de la represion-simbolizacion
del género por el sexo.

Lo que presento aqui es una suerte de sintesis — muy abreviada y que deberd ser
desarrollada- de un trabajo que venimos realizando desde hace unos tres afios en mi
seminario de ensefianza e investigacion; la cuestion de base es, para decir las cosas de
una forma muy clésica, la cuestion de la identidad sexual, o lo que llamamos asi en
psicoanalisis.

Actualmente se suele hablar de identidad de género y, de entrada, el problema es
saber si se trata de un simple cambio de vocabulario o bien de algo mds profundo. ;Es
un cambio positivo o es la marca de una represion? Y si hay represion, ;donde esta? Tal
vez sepan que tiendo a pensar que «represion en el pensamiento» y «represion en la
cosa misma»- es decir, en la evolucion concreta del individuo- suelen ir a la par.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°2
www.revistaalter.com



Mi plan serd muy simple. Primero voy a detenerme un poco en las distinciones
conceptuales y en la cuestion de «por qué introducir el género»; luego, en un segundo
momento, esbozaré el funcionamiento de esta triada género-sexo-sexual en la historia
primaria del ser humano.

Las distinciones conceptuales no valen por si mismas sino por las
potencialidades de conflicto que encierran; y si son binarias a menudo son la marca de
la negacién, por lo tanto de la represion. Los desplazamientos pueden esconder
represiones. Es el caso del desplazamiento de la cuestion de la identidad sexual sobre la
cuestion de la identidad de género. Este desplazamiento tal vez oculta que el
descubrimiento freudiano fundamental no es ése sino, al lado del género y del sexo, o lo
sexuado, la cuestion de lo sexual, o lo sexual-pulsional.

Siguiendo a Freud, me gusta plantear una distincién para ubicar, entre lo sexual
y lo sexuado, al sexo. Se ha pretendido, tal vez a justo titulo, que la etimologia de
«sexo» estd «...cortada», ya que lo «sexuado» implica sin duda a la diferencia de
sexos o diferencia de sexo, lo que en alemdn llamamos Unterschied o «diferencia» (1).
Lo «sexual-pulsional» se encuentra por ejemplo en los Tres ensayos sobre
Sexualtheorie, es decir sobre la teoria de lo sexual, o lo sexual-pulsional. Tal vez es una
cierta extravagancia de mi parte hablar de «sexual-pulsional» [sexual] y no de sexual
[sexuel], pero lo que pretendo es marcar bien esta oposicién y esta originalidad del
concepto freudiano (2). Como tal vez sabrdn, en aleman hay dos términos. Existe desde
luego Geschlecht, que significa el «sexo sexuado», pero también existe lo sexual, o lo
«sexual-pulsional». Cuando Freud habla de la sexualidad ampliada, la sexualidad de los
Tres ensayos, se refiere siempre a lo sexual. Hubiera sido impensable que Freud
titulase su obra inaugural: «Tres ensayos sobre la teoria de lo sexuado- o de la
sexuacion». La teoria sexual no es una Geschlechtstheorie (3). Ella postula una
sexualidad de la que hemos recordado su cardcter no procreativo, no principalmente
sexuado, a diferencia de lo que llamamos justamente la «reproduccién sexuada». De
modo que lo sexual no es lo sexuado; es esencialmente lo sexual perverso infantil.

Lo que llamamos sexualidad «ampliada» es el gran descubrimiento
psicoanalitico, mantenido de cabo a rabo y dificil de conceptualizar, como lo muestra
Freud mismo al intentar reflexionar sobre la cuestion por ejemplo en su Introduccion al
psicoandlisis. Infantil, por supuesto, ligada al fantasma més que al objeto y por lo tanto
autoerdtica, regida por el fantasma, por el inconsciente. (El inconsciente ;no es
finalmente lo sexual? La cuestién podria ser planteada a justo titulo). Para Freud, lo
«sexual-pulsional» es entonces [exterior] y hasta previo a la diferencia de sexos,
incluso a la diferencia de géneros: es oral, anal o para-genital.

Sin embargo, para definirlo Freud se ve sin cesar en la necesidad de ponerlo en
relacidon con lo que no es, es decir con la actividad sexuada o el sexo, y ello segtin las
tres vias cldsicas de asociacion de ideas. Primero la via de la semejanza: y Freud busca
semejanzas entre los placeres de lo «sexual-pulsional», placeres de la sexualidad infantil
0 aun placeres perversos, y lo que es caracteristico de la sexualidad genital, a saber, el
orgasmo. Semejanzas mas o menos validas y mds o menos artificiales, como la alegada
entre la «sonrisa feliz» del lactante saciado y «la expresioén de la satisfaccion sexual

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°2
www.revistaalter.com



ulterior» (4). Luego estdn sobre todo los argumentos de la «contigiiidad», ya que lo
«sexual-pulsional» se encuentra en los placeres preliminares y en las perversiones en
contigiiidad con el orgasmo genital. Incluso estd el argumento de la contigiiidad
anatomica, que Freud concibe ya como una especie de «destino»: la contigiiidad
anatémica entre la vagina y el recto (5).

Pero yo quisiera insistir mds bien en la asi llamada asociacion «por oposicion»,
que cldasicamente es conocida por los asociacionistas como «el tercer tipo de
asociacion». El placer «sexual-pulsional», ;se opone al placer sexuado? Sin duda ello
ocurre a menudo en la busqueda de actividades erdticas e incluso en las caracteristicas
econdmicas, pues podemos pensar — tal vez vuelva sobre esto- que lo «sexual-
pulsional» tiene un funcionamiento econémico que tiende a la bisqueda de la tension, a
diferencia de lo sexuado que tiende a la clésica obtencién del placer. Pero la verdadera
oposicién no estd ahi. Encontramos una suerte de subversion de la nocién misma de
oposicion légica que de pronto deviene una oposicion real, es decir, lo prohibido. En
otras palabras, lo sexual se definiria como «lo que es condenado por el adulto». No
existe ni un solo texto donde Freud hable de la sexualidad infantil sin referirse a esta
oposicién, no como una suerte de reaccién contingente sino como algo que realmente
define a la sexualidad infantil; y creo que, incluso en nuestros dias, la sexualidad
infantil propiamente dicha es lo que mds repugna a la visién del adulto. Incluso hoy en
dia lo mas dificilmente aceptado son los «malos hébitos», como se dice. Curiosa,
entonces, esta definicién por oposicion. Por una suerte de peticién de principio, lo
sexual es reprobado por ser sexual, pero es sexual, o «sexual-pulsional», porque es
reprobado. Lo sexual es lo reprimido; es reprimido por ser sexual.

Nos encontramos, pues, ante una gran dificultad: definir un sexual ampliado que
no parece sostenerse mas que por relacion a lo sexuado, a la sexualidad llamada cldsica.
(Serviréd introducir un tercer término o, por el contrario, ello aumentara la confusion,
aumentaré la represion?

El tercer término es el de «género». Introducido en un comienzo por la lengua
inglesa, evidentemente tendi6 a traducirse, a trasponerse en diferentes lenguas y en
particular la francesa. Se cree que la nocién de género, que actualmente tiene tanto éxito
entre socidlogos y feministas -especialmente entre socidlogos feministas-, fue
introducida por ellos. De hecho, hoy lo sabemos bien, esta nocién fue introducida por el
sex6logo J. Money en 1955. Luego fue retomada, con el éxito que conocemos, por R.
Stoller, quien en 1968 forja el término «identidad nuclear de género» o «nicleo de la
identidad de género» (core gender identity), integrando asi el término de género en la
reflexion propiamente psicoanalitica (6).

Faltaria comentar aqui las infinitas variaciones, bastante seductoras, del
pensamiento de Stoller, pensador no convencional y muy interesante ain cuando a
menudo se contradice. Me gusta citar lo que dice del pensamiento psicoanalitico
contemporaneo cuando lo compara al Pante6n de la Roma Imperial, donde coexistian
templos de las mds diversas divinidades en una suerte de leonera feliz.

Es un paréntesis. Con Stoller, y después de €l, la nocién de género deviene
sinbnimo de un conjunto de convicciones. La conviccién de pertenecer a uno de esos
dos grupos sociales definidos como masculino y femenino o, incluso, «la conviccion de

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°2
www.revistaalter.com



que la asignacion a uno de esos dos grupos fue la correcta». Volveré sobre este término
de «asignacion».

No acompanaré aqui el pensamiento de Stoller (7). Lo que me interesa es la
aparicién de esta nueva pareja sexo/género o sex/gender en el binarismo anglosajon.
«Sexo» entendido sobre todo como biologico y «género» como socio-cultural, y
también como subjetivo. De ahi el problema de una politica de traduccién en las lenguas
que no tienen la palabra «género» en su uso corriente. El francés de algin modo si la
tenia pero sobre todo para el «género gramatical», cuestion bastante rica y espinosa
sobre la que propondré algunas anotaciones en el «anexo» al final de esta exposicién
(8). El alemén, en particular, no posee exactamente ese término. No entraré en el detalle
de la lengua alemana, donde Geschlecht significa a la vez «género» y «sexo». De modo
que el alemén freudiano sélo tiene la oposicion Geschlecht/sexual. De hecho, cuando
los alemanes traducen textos ingleses — y esto es importante porque ahi se trata de una
verdadera interpretacién- se ven llevados a traducir el «sex» inglés por «sexo
bioldgico» y «género» por «sexo social», lo que evidentemente es ya toda una opcion
tedrica, la misma que sigue sin ser discutida.

Los términos y los conceptos son armas, armas de guerra. El género contra el
sexo, y el género y el sexo aliados, podria decirse, contra lo «sexual-pulsional». En
Stoller, el género contra el sexo, porque bajo la sola bandera del género sustrae una gran
parte de problemdtica a todo conflicto. Un autor alemdn como Reimut Reiche ha
consagrado un articulo, Gender ohne sex (9), a esta tendencia donde, segin ¢él, la
introduccion del género — «el género sin el sexo»- es justamente una conceptualizacion
sesgada que eclipsa completamente el problema del sexo o la sexualidad. Reiche critica
sobre todo la nociéon de «marca», y especialmente la de marca no conflictiva, que
aparece en el intento stolleriano por definir el género. Pero lo que no observa Reiche,
me parece, es que la pareja género/sexo es a su vez una maquina mucho mas temible
contra el descubrimiento freudiano.

Es aqui que el conjunto de los movimientos feministas entran en el combate.
Sean o no «diferencialistas», como se dice, el binarismo sexo/género es siempre
finalmente mds o menos conservado. En Beauvoir la distincién de los términos no esta
planteada; quiero decir que en la época de su libro la categoria de sexo como diferente
de la de género atin no estd establecida explicitamente, aunque en el fondo ya funciona,
como se ha podido mostrar. Podria decirse que su posicion general es que el sexo
bioldgico debe ser colocado en la base, incluso si esa base debe ser completamente
subvertida. Cito un pasaje de El segundo sexo: «En verdad esos hechos [de la biologia,
de las diferencias fisicas hombre-mujer] no podrian negarse, pero no tienen un sentido
en si mismos... No es en tanto cuerpo sino en tanto cuerpo sujeto a tabus, a leyes, que el
sujeto toma conciencia de si mismo y se desempeia» (10).

Evidentemente es un texto -caracteristico del ambiente que llamamos
voluntarista y existencialista en que fue escrito este libro (que por otro lado sigue siendo
muy interesante por sus numerosas descripciones). Ahora bien, al parecer existiria un
doble movimiento en la mayor parte de las feministas, en las mds tedricas y en las mas
radicales. Un primer movimiento de subversion de la nocion de sexo hasta destruirla en
una pura retroaccion por el género; y luego, un momento donde se percibe la necesidad
de colocar, pese a todo, algo en la base, aunque sélo fuera para justamente poderlo

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°2
www.revistaalter.com



subvertir y destruir: una suerte de naturaleza pura o, como dice Beauvoir, «hechos que
no tienen sentido en si mismos».

Es el caso de Judith Butler, cuyo segundo libro, Bodies that matter, constituye
una revisiéon profunda del primero, Gender trouble, pues introduce de golpe lo
«bioldgico» del «sexo» y sus «coacciones», explicando que esta pretericién en su obra
precedente tenia una razén de contrapeso «tdctica»: «los demds no hacen mdas que
hablar de ello» (11).

Es el caso de Nicole-Claude Matthieu, de quien uno de sus articulos, muy dificil,
se titula Trois modes de conceptualisation du rapport entre sexe et genre (12) [Tres
modos de conceptualizacion de la relacion entre sexo y género]. Ven ustedes por el s6lo
titulo que ella finalmente necesita de la nocién de sexo. El género, nos dice, puede
«traducir» el sexo, puede «simbolizar» el sexo o «construir» el sexo, es decir,
construirlo reconstruyéndolo, incluso destruyéndolo. Pero ello implica una cierta
posicion bioldgica anterior del sexo, pues el género «traduce» o «simboliza» o
«construye» un sexo que, sin embargo, estd ahi antes que €él. De modo que, finalmente,
una suerte de definicién bioldgica del sexo es restaurada en parte o implicitamente,
incluso subrepticiamente.

Cito un pasaje mds reciente de Nicole-Claude Mattheiu : «Igual que con el
reemplazo del término «raza» por el término «etnia», al dejar al sexo fuera del campo
del género se corre el riesgo de hacerle conservar el estatuto de un real ineludible,
olvidando que la biologia, y especialmente la fisiologia de la fecundidad, son
ampliamente dependientes del ambiente social» (13). He subrayado de esta cita las
palabras «especialmente» y «ampliamente»; ven ustedes cOmo un pensamiento que
pretende ser muy riguroso, introduce sin embargo zonas de indeterminacion al decir que
la biologia es «especialmente» la fisiologia de la fecundidad. Si es «especialmente» eso
podemos decir que tal vez es, pese a todo, otra cosa. Que sea «ampliamente»
dependiente del ambiente social significa que tal vez no lo sea totalmente, etc.
«Especialmente»: aceptamos el sexo en el dominio de la procreacion. «Ampliamente»:
nos inclinamos por una dependencia parcial (14).

En sintesis, el conjunto de las feministas, incluyendo a las «radicales» o a las
menos radicales de las radicales, dirfamos, tienen necesidad de tomar en consideracion
al sexo para subvertirlo y «desnaturalizarlo» en género. Pero entonces habria que volver
a la vieja secuencia sexo/género en ese orden: sexo antes que género, naturaleza antes
que cultura, atn si acordamos «desnaturalizar» la naturaleza (15). Claro que, en medio
de todo esto, lo sexual freudiano, lo «sexual-pulsional», corre el riego de ser el gran
ausente. El psicoandlisis serd mencionado por estar incluido en el grupo de ideologias
que subordinan el género al sexo, siendo el primero la «traduccién» del segundo (N.C.
Matthieu).

Introducir el género en psicoandlisis, jes pactar con quienes quisieran quitarle
brillo al pensamiento freudiano o, paradéjicamente, seria mds bien un medio para
reafirmar al enemigo intimo del género, lo sexual?

Para introducir el género en el pensamiento psicoanalitico freudiano tengo al
menos una excusa, y es que la nocion estd presente en Freud al menos en puntilleo.
Claro que €l nunca utiliza el término, y con razén pues la lengua alemana apenas se lo

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°2
www.revistaalter.com



permite: Geschlecht significa a la vez «sexo» y «género»; incluso cuando se trata del
género humano la palabra que se utiliza es Geschlecht. De modo que falta la palabra,
aun cuando sin duda puede reinventarse en alemén con el conocido término Genus (16).
Pero a falta de término, la cosa no esta del todo ausente. Freud insiste —recuerdo esto
brevemente- sobre la existencia en el ser humano de tres pares de opuestos: «activo-
pasivo», «félico-castrado», pero también —y es éste tercero el que aqui nos interesa-
«masculino-femenino». El tercer par, nos dice, es el mds dificil de pensar, incluso es
rebelde al pensamiento. Encontramos el enigma de la masculinidad-feminidad en los
dos extremos de la evolucién que lleva al estado adulto. En el adulto se trata del enigma
de algo que no es puramente bioldgico, ni puramente psicoldgico, ni puramente
sociolégico, sino una curiosa mezcla de los tres. Cito este pasaje: «Masculino y
femenino es la primera diferenciacién que hacemos al encontrarnos con otro ser humano
y estamos acostumbrados a hacer esta diferenciacion con una certeza exenta de dudas»
(17). Es «a primera vista», de un modo «no reflexionado», que el ser humano -el
semejante- se diferencia como masculino o femenino. En el otro extremo, y esto nos
interesa ain mas, tenemos un texto famoso, el de las «Teorias sexuales infantiles»,
donde Freud formula esa hipétesis tan divertida y curiosa de un visitante de otro
planeta, digamos de Sirus, cuya curiosidad serd despertada por la presencia de dos
«sexos». Evidentemente habria que decir «géneros», si se acepta modificar ligeramente
el texto de Freud, pues en efecto lo que cuenta son los «hdbitos» de esas dos categorias
de seres humanos y no los 6rganos genitales en si mismos, que por lo general se
encuentran disimulados.

Mais adelante volveré sobre este problema del enigma, pues esta vez el ser
humano no es pensado desde una sucesion en la que el nifio deviene adulto o bien en la
que el adulto se retroproyecta sobre el nifio que fue, sino desde una simultaneidad: es el
niflo en presencia del adulto quien se plantea la cuestion de esta diferencia que
encuentra en el mundo adulto. Pero en Freud muy frecuentemente ese cuestionamiento
es olvidado. Quiero decir que por lo general la categoria del género estd ausente o no
teorizada. Mencionaré, por ejemplo, toda la problemética que Freud plantea a propdsito
de la homosexualidad y la paranoia de Schreber. Freud escribe el enunciado de base,
que luego hard jugar modificando cada uno de sus términos, «Yo (un hombre) lo amo a
él (un hombre)». Y sabemos que toda la dialéctica de Freud a propésito de las diferentes
formas de delirio consiste en modificar el «yo», de «yo lo amo», el «a él», de «él (un
hombre)» y, evidentemente también, el verbo «amar», que se puede transformar en
«odiar». Asi, toda la dialéctica de «Yo (un hombre)/ lo amo a él (un hombre)» se centra
en la segunda parte de la frase, sin jamds ponerse en duda lo que significa «yo, un
hombre». Una problemdtica que entonces es directamente ésta de Schreber y que
muchos analistas han relacionado a justo titulo con aquélla del transexualismo.

En psicoandlisis, y de un modo general en la clinica, la inmensa mayoria o
incluso la totalidad de las «observaciones» parten de manera irreflexiva diciendo: «se
trata de un hombre de treinta afos; o de una mujer de veinticinco, etc.». ;El género seria
verdaderamente no conflictivo al punto de considerarse como una premisa
incuestionable? ;Habria expulsado, por asi decir, a lo conflictivo fuera de si, bajo la
forma de lo sexual?

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°2
www.revistaalter.com



Llego ahora a mi segunda parte, que es la historia de la triada género-sexo-
sexual. Con «historia» quiero decir simple y claramente: la génesis de esta triada en el
ser humano, en el pequeiio ser humano, la génesis infantil de esta triada. Una génesis
que los psicoanalistas no deben temer abordar.

En general hay una especie de «adulto-centrismo» de base; he hablado de las
feministas pero ciertamente no son las tnicas, pues podriamos decir lo mismo de los
etndlogos. Si ustedes consultan por ejemplo a Levi-Strauss, la teoria de la prohibicion
del incesto se sitia enteramente en el nivel adulto. Ademads, la prohibicién del incesto
mads importante para Levi Strauss es la del incesto entre hermanos, lo que prueba que se
trata de adultos de la misma edad, de un mundo puramente adulto. Evidentemente hay
ahi un prejuicio post-cartesiano, una especie de adulto-centrismo que estd lejos de ser
abolido.

En algunas lineas que hice circular antes de esta exposicion propuse dos frases:
la de Beauvoir, «<Uno no nace sino que se hace mujer», El segundo sexo (1949),y la de
Freud, «Es debido a la especificidad del psicoandlisis que no pretendemos describir lo
que es una mujer, tarea que apenas podria cumplirse, sino s6lo examinar cdmo se
deviene mujer», Nuevas conferencias (1933).

Podriamos decir muchas cosas sobre la cercania de esas dos frases. En primer
lugar es evidente que Beauvoir, en 1944, no muestra la necesidad de citar un enunciado
de Freud que es al menos bastante cercano al suyo. Bastante cercano aunque diferente,
desde luego; pero a pesar de todo es el precursor del suyo.

(En qué son cercanos y en qué se alejan? Se alejan porque dirfamos que de algtin
modo Beauvoir se muestra mas «naturalista» que Freud. Concibe «mujer» como una
esencia, una suerte de naturaleza, algo dado en bruto que evidentemente nos vemos
llevados a retomar subjetivamente para asumirlo o para rechazarlo. «Ella deviene una
mujer». Por el contrario, el enunciado de Freud es del todo extraordinario, en el
sentido de que es absolutamente contradictorio. Freud nos dice: «Ella deviene lo que
nosotros somos incapaces de definir». En cierto modo aqui Freud es mds existencialista
que Simone de Beauvoir. También podriamos situarlos dentro de la querella del «apres-
coup». Por un lado, el de Beauvoir, tenemos la interpretaciéon retroactiva, la
omnipotencia de cambiar apres-coup el sentido del pasado, la «resignificacion»: tal era
ya la tesis jungiana del Zuruckphantasieren, el «retrofantasear». En esta linea tenemos
el «performativo», lo que algunas feministas llaman el género como performativo. Y
por otro lado, el de Freud, un firme determinismo que por lo demads se confirma al final
del capitulo sobre feminidad de «Nuevas conferencias», donde Freud acentia los rasgos
de forma caricaturezca y no muy agradable al afirmar que la mujer adulta es de una
«rigidez», de una «inmutabilidad psiquica» que él jamds ha encontrado en los hombres.
Un enunciado del que le dejo toda la responsabilidad.

Podriamos, pues, sefialar un punto de vista clivado Beauvoir-Freud, entre la
«modificacién retroactiva», accién del futuro y del presente sobre el pasado, y la
«accidén diferida», determinismo con efecto retardado del presente por el pasado. Yo he
intentado superar este clivaje introduciendo dos elementos esenciales en el aprés-coup:
por un lado la prioridad del otro, que justamente falta en esas dos concepciones pues
ambas permanecen en el marco de un solo individuo: no hacen intervenir la presencia

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°2
www.revistaalter.com



del otro en el aprés-coup. Y por otro lado, lo que también falta es la simultaneidad
niflo-adulto. Me refiero a que la pareja nifo-adulto no debe ser concebida, en lo
esencial, como uno sucediendo al otro sino como uno encontrdndose efectivamente en
presencia del otro, concretamente en los primeros afos de vida, desde los primeros
meses. Pienso que ahi estd la clave de la nocion de apres-coup: hacerla salir de la
consideracién de un solo individuo, que hace que quedemos atrapados en una oposicion
insuperable: preguntarse si el nifio determina al adulto o si el adulto reinterpreta
libremente al nifio; preguntarse si el determinismo sigue la flecha del tiempo o si, por el
contrario, va en el sentido inverso. Esta oposicion sélo puede superarse colocando al
individuo en presencia del otro, al nifio en presencia del adulto, y recibiendo de €l
mensajes que no son algo dado en bruto sino algo «a traducir» (18).

He enunciado para esta exposicidn, en este orden, «el género, el sexo, lo
sexual». Hablar del pequefio ser humano en ese orden es poner al género en primer
lugar. Es, pues, un cuestionamiento de la primacia del «zocalo» sexuado.

Nada permite afirmar -y en esto las discusiones y las observaciones son desde ya
bastante numerosas- que el sexo bioldgico sea intimamente percibido, aprehendido u
observado de algtin modo por el sujeto en los primeros meses. Remito aqui tanto a
textos antiguos, como el de Person y Ovesey (1983) (19), como al resumen presentado
por Kernberg en su libro sobre las «relaciones de amor» (20) o, incluso y sobre todo, al
libro de Roiphe y Galenson sobre El nacimiento de la identidad sexual (21), publicado
en francés hace ya algunos afios. Segtn todos estos autores y las observaciones que
reportan — que no puedo citar aqui pero son todas muy convincentes- el género seria,
pues, primero en el tiempo y en la toma de conciencia, y comenzaria a establecerse
hacia el final del primer afio. Pero -enseguida es necesario introducir un «pero»- el
género no es ni una impregnacion cerebral hipotética, que seria una impregnacion
hormonal (sabemos que hay una cierta impregnaciéon hormonal peri-natal que, por lo
demds, se interrumpe rdpidamente y no tiene influencia sobre la eleccion del género), ni
una marca a lo Stoller, ni un hébito. Todas éstas son finalmente nociones que yo llamo
ipsocentristas, es decir, centradas en el propio individuo.

En mi opinidn, y no soy el unico que lo piensa, el término capital para definir el
género es el de asignacion. Asignacion sefala la prioridad del otro en el proceso.
Pensemos por ejemplo en la declaracién en matrimonio -en la iglesia o en cualquier otro
lugar oficial- que incluye la asignacién del nombre, la parentela, a menudo también la
asignacion de religion... Pero quisiera insistir sobre este punto importante: el proceso
no es puntual, no se limita a un solo acto. En esto me distancio claramente de todo lo
que ha podido decirse, por ejemplo, acerca de la «determinacién por el nombre». Un
campo ya abierto por Stekel y que no podia sino encontrar un desarrollo, parcialmente
inducido, con la inflacién lacaniana de la nocién de significante. Otra cosa es que la
asignacion del nombre pueda vehiculizar mensajes inconscientes. Pero el «significante»
no es determinante en si mismo. La asignacién es un conjunto complejo de actos que
incluye el lenguaje y los comportamientos significativos del entorno. Podriamos hablar
de una asignacion continua o de una verdadera prescripcion, en el sentido en que
hablamos de mensajes llamados «prescriptivos»; del orden del mensaje, entonces,
incluso del bombardeo de mensajes.

jAtencion! Decimos que «el género es social» y que «el sexo es bioldgico».
Atencidn al término «social» puesto que aqui recubre dos realidades que se superponen.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°2
www.revistaalter.com



Por un lado, lo social o lo socio-cultural en general. Por supuesto que la asignacién se
inscribe en lo social, aunque sélo fuera por esa famosa declaracién inicial que tiene
lugar a nivel de las estructuras institucionales de una sociedad determinada. Pero ése
que inscribe no es lo social en general sino el pequeiio grupo de socii cercanos. Es decir,
en efecto, el padre, la madre, un amigo, un hermano, un primo, etc.... Es, pues, el
pequeiio grupo de socii el que inscribe en lo social, pero no es la Sociedad la que asigna
(22).

Esta idea de asignacién, o de «identificacion como», cambia completamente el
vector de la identificacion. Pienso que aqui hay una forma para salir de la aporia de esa
«bella» férmula de Freud que ha sido tan discutida y comentada: «la identificacién
primitiva con padre de la prehistoria personal». Ustedes saben que esta bella formula es
enseguida discutida por una nota de Freud que dice: «En aquella época el nifio atin no
puede distinguir entre el padre y la madre, por lo que habria que decir mds bien “los
padres”» (23). Esta identificacién primitiva con el padre de la prehistoria personal, que
fue retomada por ciertos lacanianos como identificacion llamada «simbdlica» (pienso
por ejemplo en el trabajo de Florence sobre la identificacion (24)), es considerada mads
o menos como matriz del ideal del yo. Simplemente planteo, o0 mds bien propongo esta
cuestion: ;No seria, mas que una «identificacién con», una «identificaciéon por»? En
otros términos, yo dirfa: «identificacion primitiva por el socius de la prehistoria
personal».

Ahora quisiera — ya que no soy el primero en tomar cierta direccion- citar a
Person y Ovesey en su articulo central sobre esta cuestion de la identidad de género.
Person y Ovesey invierten completamente la secuencia comtinmente admitida, es decir
la que pone lo biol6gico antes que lo social, para decir lo siguiente (veremos en qué
podemos admitirlo y en qué criticarlo o modificarlo): «podemos decir que el género
precede y organiza a la sexualidad, y no lo inverso» (25). Una férmula que yo
admitiria, pero parcialmente. Respecto a la idea de precedencia, mi posicidn se inscribe
sin duda ahi, es decir que acepto la precedencia del género por relacién a otra cosa. En
cuanto al término «sexualidad», pienso que es muy vago para poder ser admitido (a
menos que se lo use como una especie de término general, una especie de accolade).
Asi que, por mi parte, yo diré que «el género precede al sexo». Y mds atn, a diferencia
de Person y Ovesey que declaran: «El género precede al sexo y lo organiza», yo diré:
«S1, el género precede al sexo. Pero, lejos de organizarlo, es organizado por €l».

Estoy tentado de hacer intervenir aqui el esquema de lo que he llamado «teoria
de la seduccion generalizada». La teoria de la seduccion generalizada parte de la idea de
los mensajes del otro. En esos mensajes encontramos un cédigo o una onda portadora,
es decir un lenguaje de base, que es un lenguaje preconsciente-consciente. En otros
términos, yo nunca he dicho — creo no haber dicho nunca- que se tratara de mensajes
inconscientes de los padres. Por el contrario, pienso que son mensajes preconsciente-
conscientes y que el inconciente parental es como el «ruido» —en el sentido de la teoria
de la comunicacién— que viene a perturbar y a comprometer al mensaje preconsciente-
consciente.

Ahora bien, el codigo o el lenguaje que corresponde a un cédigo, el lenguaje
portador, no es siempre forzosamente el mismo. En el marco de la teoria de la seduccion
generalizada, que apunta a explicar la génesis de la pulsidn, hasta ahora he insistido
esencialmente en el cédigo del apego, tal como es vehiculizado por los cuidados

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°2
www.revistaalter.com



corporales. De modo que en esos casos la comunicacién tiene lugar en el seno de la
relacion de apego. Hoy, aqui, trataré de aportar un segundo paso, mds hipotético y que
demanda ser articulado con lo anterior. Porque la comunicacién no pasa tan sélo por el
lenguaje del cuerpo, de los cuidados corporales; estd también el cédigo social, la lengua
social, los mensajes del socius: ellos son especialmente los mensajes de la asignacion
de género. Pero también son portadores de mucho «ruido», todo el que vienen a aportar
los adultos cercanos: padres, abuelos, hermanos y hermanas. Sus fantasmas, sus
expectativas inconscientes o preconscientes. Un padre puede asignar conscientemente a
su vastago el género masculino pero haber deseado que fuera nifia, incluso puede
desear, inconscientemente, penetrar a una nifia. Se trata de un dominio finalmente muy
poco explorado, éste del dictamen inconsciente de los padres a sus hijos; y pienso que
no solo viene a infiltrar los mensajes corporales, los primeros mensajes generalmente
maternos (aunque no necesariamente s6lo maternos). Esos deseos inconscientes también
vienen a infiltrar la asignaciéon del género. De modo que es lo sexuado, y sobre todo lo
sexual-pulsional de los padres, lo que viene a hacer ruido en la asignacién. Digo
«principalmente lo sexual-pusional», pues defiendo mucho esta idea de que, finalmente,
en presencia del nifio los adultos van a reactivar sobre todo su sexualidad infantil.

Tal como he intentado formularla, la teoria de la seduccién supone una
traduccidn, es decir un cédigo de traduccion. Y, en este caso, es evidentemente del lado
del sexo donde hay que buscarlo. El género es adquirido, asignado, pero es enigmético
hasta alrededor de los quince meses. El sexo viene a fijar o a traducir el género durante
el segundo afio, en el curso de lo que Roiphe y Galenson llaman «fase genital precoz».

En el centro estd el complejo de castracion. Por supuesto que éste aporta
certezas, pero también deberia ponerse en duda pues tal vez esas certezas son
demasiado categéricas. La certeza del complejo de castraciéon se mantiene sobre el
fondo de la ideologia y sobre el fondo de la ilusion. Freud dijo que «el destino es la
anatomia» (26). Ese destino es que existen dos sexos separados, nos dice, por la
«diferencia anatémica de sexos». Pero aqui Freud no escapd al malabarismo que
consiste en introducir una confusién entre anatomia y biologia. En efecto, en otros
momentos habla de la «roca» de lo bioldgico haciendo de ese destino, en suma, una
suerte biolégica. Y mucha gente piensa que lo que se refleja en esta frase, «la anatomia
es el destino», es la afirmacion del biologismo de Freud. Ahora bien, anatomia no es
biologia y, menos aun, fisiologia o determinismo hormonal. En el seno mismo de la
anatomia, y sin hablar de otros registros, encontramos varios niveles: estd la anatomia
cientifica, que por lo demds puede ser puramente descriptiva o bien estructural (si se
describe la funcion a través de la anatomia del aparato genital), y también estd la
anatomia popular. Ahora bien, la anatomia que es «destino» es una anatomia popular y,
mds aun, es perceptiva e incluso puramente ilusoria. ;En qué es «perceptiva»? En el
animal, que no tiene la posicién bipeda, encontramos dos conjuntos genitales externos
percibidos, es decir visualizados como tales. Los 6rganos femeninos son perfectamente
visibles y sobre todo son percibidos olfativamente. Para el animal hay, pues, dos sexos.
Para el hombre, a partir de la posicién bipeda, hay una doble pérdida perceptiva: la
pérdida de la percepcion olfativa y la pérdida de la vision de los 6rganos genitales
externos femeninos. La percepcion estaria entonces reducida a lo que Freud a veces
llama «la inspeccién» (Inspektion), es decir la pura visualizacion en el sentido médico
del término. Para el ser humano, la percepcién de los 6rganos genitales no es ya la
percepcion de dos 6rganos genitales sino de uno solo. La diferencia de sexos deviene
«diferencia de sexo».

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°2
www.revistaalter.com



Spinoza dice en alguna parte — me gusta mucho esta cita que no parece tener
nada que ver con el tema pero que en verdad nos sirve perfectamente-: «El
entendimiento y la voluntad divinos difieren tanto del entendimiento y la voluntad
humanos como difieren entre si el chien [atractivo] signo celeste y el chien [perro] que
ladra». Y bien, pienso que esta inadecuacion entre dos cosas que, en efecto, no tienen
nada en comin mds que el nombre — el «chien signo celeste» y el «chien animal que
ladra»- puede trasponerse sobre la cuestion de la diferencia de sexos: la diferencia
perceptible del sexo, como signo o como significante, no tiene practicamente nada que
ver con la diferencia bioldgica y fisiolégica macho-hembra.

(No es esta contingencia un destino extraordinario? La posicion bipeda vuelve a
los 6rganos femeninos perceptivamente inaccesibles. Ahora bien, esta contingencia ha
sido elevada por muchas civilizaciones, y sin duda por la nuestra, al rango de
significante mayor, universal, de la presencia/ausencia.

La diferencia anatémica perceptiva, jes un lenguaje, un c6digo? Seguramente no
un cédigo completo pero si al menos lo que estructura un cédigo, y un cédigo de los
mds rigidos, estructurado justamente por la ley del tercero excluido, por la
presencia/ausencia. Es mds bien el esqueleto de un cédigo, pero de un cédigo 16gico; lo
que hace ya tiempo designé como «ldgica falica» (27). Logica de la presencia/ausencia,
del cero y el uno, que ha adquirido un auge impresionante en el universo moderno de las
ciencias informaéticas.

De modo que no es facil que la cuestiéon de la diferencia de sexos deje de
inscribirse en el complejo de castracion.

Estudios como los de Roiphe y Galenson- observaciones de larga duracién a
toda una poblaciéon de nifios- una vez que han sido liberados de ciertos prejuicios
ideoldgicos parecen reforzar la idea de un complejo de castracion bastante generalizado,
incluso universal. Pero, a diferencia de lo descubierto por Freud, se trata de un complejo
de castracién que en un primer tiempo no estd ligado al Edipo. Roiphe y Galenson
hablan de una «fase genital precoz», una «reaccién de castracion» que seria mas bien
una reaccion por el complejo de castracion.

Aqui podrian abrirse multiples cuestiones, que yo evocaba hace ya mucho
tiempo en una de mis «Problemdticas» llamada «Castracion, simbolizaciones».
Entonces planteaba la cuestion de saber si la universalidad del complejo de castracion,
en su oposicion légica y rigida «falico/castrado», es ineludible; si no existen modelos de
simbolizacién mads flexibles, mas multiples, mds ambivalentes.

Lo ineludible de la légica del tercero excluido en el sistema de nuestra
civilizacién occidental, ;va necesariamente a la par con el reinado del complejo de
castracion en el nivel del individuo o del pequeiio grupo, es decir, como ideologia?
Después de todo, en los andlisis a menudo encontramos que los recuerdos ligados al
complejo de castracién se presentan bajo formas atenuadas, es decir, ellas mismas
comprometidas por lo que quieren reprimir.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°2
www.revistaalter.com



Ahora bien, lo que quieren reprimir es precisamente «lo sexual-pulsional». Lo
que el sexo y su mano derecha, podria decirse -el complejo de castracion- buscan
reprimir es lo sexual infantil. Reprimirlo, es decir precisamente crearlo en la represion.

Aqui sélo podria recoger aquello a lo que se llegd recientemente en un didlogo
con Daniel Widlocher sobre «apego y sexualidad infantil» (28). Lo sexual infantil, lo
«sexual-pulsional», es el objeto mismo del psicoanélisis. Siendo pulsional y no
instintivo, funciona segtin un régimen econdémico particular que es el de la busqueda de
la tension, y no el de la bisqueda del alivio de la tensiéon. Teniendo como fuente, y no
como resultado, al objeto fantasmadtico- invirtiendo, pues, la «relaciéon de objeto»-, lo
sexual ocupard todo el campo, intentando organizarse de una forma siempre precaria
hasta la gran conmocién de la pubertad, donde lo genital instintivo tendrd que
integrarse con él.

Voy terminando esta exposicidon para dejar lugar a la discusion, es decir a las
incertidumbres.

He querido presentar un marco estricto, pero con la intencién de abrirlo sobre
hipétesis e incertidumbres. Algunas de esas hipotesis son turbadoras por relacion a lo
que se admite habitualmente:

- Anterioridad del género respecto del sexo, que trastorna los hédbitos de pensamiento
rutinarios que colocan lo «biolégico» antes que lo «social».

- Anterioridad de la asignacion respecto de la simbolizacion.

- En cuanto a la identificacién primaria, propongo que lejos de ser una identificacién
primaria «a» (el adulto) serfa una identificacién primaria «por» (el adulto).

- Carécter contingente, perceptivo, ilusorio de la diferencia anatomica del sexo,
verdadero destino de la civilizacién moderna.

Incertidumbres: Ellas son numerosas y pienso que ustedes las planteardn.
Menciono la cuestién de saber como vienen a conjugarse las dos lineas de mensajes
enigmdticos que ahora intento definir: lo que quiere decir que hace falta dejar un lugar
para esa segunda linea, la de la asignacidn social, junto a la linea del apego. ;Cémo se
sitda, por relacién a esta doble linea, el problema de la feminidad y aquél de la
«bisexualidad»? ;Cudl es la relacion de lo que he sugerido sobre «la identificacion por»
con la nocién de ideal del yo? Obviamente no voy a desarrollar estos temas. Agradezco
todas las incertidumbres, preguntas y objeciones que ustedes quieran plantear.

Notas

* «Le genre, le sexe, le sexual», en Libres cahiers pour la psychanalyse. Etudes sur la
Théorie de la séduction, Paris, In press, 2003 y en Jean Laplanche, Sexual. La sexualité

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°2
www.revistaalter.com



élargie au sens freudien (2000-2006), PUF, 2007. Traduccién: Deborah Golergant [La
traduccidn de este texto ha sido revisada en junio de 2013].

1. De un modo bastante general, aunque no sistematico, Freud usa el término
Unterschied, diferencia, para referirse a una oposicién binaria, y Verschiedenheit,
diversidad, cuando existe una pluralidad de términos. Diferencia del negro y el blanco.
Diversidad de los colores.

2. En alemadn, la derivacién de los términos «sexuell» y «sexual» es muy cercana.
Ambos provienen del latin sexualis. «Sexual» es mds erudito y mds germanico;
«sexuell», mds romano y corriente. [Laplanche toma del alemén el término sexual para
referirse especificamente a la sexualidad ampliada, a-funcional y fantasmatica
descubierta por el psicoandlisis. A falta de mejor opcidn, decidimos traducir este
neologismo: «sexual» por «sexual-pulsional». Pero, aunque en este articulo Laplanche
usa con frecuencia el término «sexual» (incluso en el titulo), por comodidad para la
lectura sélo lo traducimos por «sexual-pulsional» cuando aparece subrayado de algiin
modo o cuando el contexto lo exige. N de T.].

3. Inversamente, Freud emplea el término Geschlechtlichkeit en un sentido bien
especifico, diferente del de «sexualidad». Asi, en L’interprétation du réve (OCF/P, 1V,
p. 377) [La interpretacion de los sueios OCF,V, Amorrortu], refiriéndose a una
conversacion «durante la cual nos reconocemos, por asi decir, en nuestra “condicién
sexuada”, como si dijéramos: yo soy hombre y td eres mujer».

4. GW, V, p. 82.[OCF, VII, Amorrortu].

5. OCF/P, X1, p. 140, cf. més abajo, p 18. nota 24.

6. R. Stoller, 1968, Sex and gender, trad. Paris Gallimard, 1978, con el titulo
Recherches sur l'identité sexuelle [Investigaciones sobre la identidad sexual]. La sola
transposicion del titulo muestra la dificultad, para el pensamiento psicoanalitico francés

clésico, de integrar el término y la idea de «género».

7. Cf. mas abajo, Anexo I, El género y Stoller. [Articulo publicado en este mismo
nimero de Alter. N.deT.].

8. Cf. mds abajo, Anexo II, El género lingiiistico. [Articulo publicado en este mismo
nimero de Alter. N.deT.].

9. Psyche, 1997, 9/10. Este titulo es una mezcla de palabras inglesas, gender, sex, y de
una palabra alemana, ohne: «EI género sin el sexo».

10. Le deuxieme sexe, Gallimard, Folio, 1976, I, p 74 y 76. Entre corchetes, afiadido
por J. Laplanche.

11. Interview in A critical sense, Peter Osborne, Routledge, London and New York,
1996, p. 112.

12. En L anatomie politique, Coté-femmes, 1991.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°2 13
www.revistaalter.com



13. En Dictionnaire critique du feminismo, puf, 2000, p. 197-198. Las cursivas son de J.
Laplanche.

14. Sin considerar la posicién radical de ciertas feministas que, para suprimir
completamente la nocién de sexo, se ven llevadas a combatir la nocién misma de
diferencia en el nivel 16gico (Monique Witling). Pero aqui sélo puedo hacer alusion a
ello.

15. Es precisamente por esta razén que me opongo a situar de entrada (y a traducir al
francés) el género como «sexo psico-social» y el sexo como «sexo biolégico». Una tal
categorizacion reduce la oposicion género-sexo, bastante més rica y compleja, al viejo
estribillo biologia/sociologia. Mds adelante mostraré, especialmente, que el sexo que
entra en una relacién de simbolizacién con el género no es el sexo de la biologia sino,
en gran medida, el sexo de una anatomia fantasmaética, profundamente marcada por la
condicién del animal humano.

16. Utilizado para el «género» lingiiistico, pero cuyo uso podria ser ampliado.

17. Nouvelle suite des lecons d’introduction a la psychanalyse, OCF/P, XIX, p. 196.
[Nuevas conferencias de introduccion al psicoandlisis, OCF, XXII, Amorrortu].

18. Cf. «Notes sur I’apres-coup», in Entre seduction et inspiration I’homme, Puf, 1999.
[«Notas sobre el apres-coup», en Entre seduccion e inspiracion: el hombre, Amorrortu,
2001].

19. Psychoanalytic theories of gender identity, in J. Am Acad. Psychoanal., 11 de
febrero, 1983.

20. Love relations, New Haven and London Yale U.P., 1995.
21.P.UF. Le fil rouge, 1987.

22. Al comienzo de «Psicologia de las masas», OCF/P, XVI, p. 5-83. [OCF, XVIII,
Amorrortu, p.67-136], Freud afirma que «la psicologia individual es de entrada también,
simultdneamente, psicologia social», p.5 [p.67]. Pero rdpidamente se observa que la
«psicologia social» de la que habla es aquélla de las interacciones cercanas con lo que
yo llamo el circulo estrecho del socius: «sus padres, sus hermanos y hermanas, su objeto
de amor, su profesor y su médico», p.6 [p.67].

23. Para una critica de estos pasajes de Freud, absolutamente enigmadticos y
sintomdticos, Cf. J. Laplanche, Problématiques I, p. 335-337 [La angustia.
Problemdticas 1, p. 317-320].

24. J. Florence, La identification dans la théorie freudienne, Facultés Universitaires
Saint Louis, Bruxelles, 1978.

25.P.221.

26. Que es una traduccion preferible a «la anatomia es el destino». El alemén lo permite
y creo que es mds impactante decir «el destino es la anatomia».

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°2 14
www.revistaalter.com



27. Cf. Problématiques Il. Castration, Symbolisation, Puf, 1980 [Problemdticas II.
Castracion, simbolizaciones, Amorrortu, 1988].

28. D. Widlocher et J. Laplanche, Sexualité infantile et attachement, Petite bibliotheque
de psychanalyse, PUF, 2000 [Sexualidad infantil y apego, Nueva Visién, 2005].

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°2 15
www.revistaalter.com



