
ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº3  
www.revistaalter.com 

1 

 
 
 

 
ALTER Nº3 
EL PSICOANÁLISIS COMO PARTE DE LA COMUNIDAD CIENTÍFICA 

Psicoanálisis y ciencia* 
Francis Martens 

 
 
 
 

De tapas  con Karl Popper, 
o del inconveniente de aderezar las  fresas como chalotas. 

 
 
 
 Para comenzar, ¿qué es una ciencia en el sentido propio del término? Podemos 
sostener (siguiendo, por ejemplo, al físico Jean Bricmont, Universidad de Louvain) que, 
estrictamente hablando, un trayecto intelectual no merece el nombre de científico a 
menos que pueda plegarse a las exigencias del método experimental. En ese caso las 
ciencias humanas deben descartarse de entrada. En efecto, en este nivel –cualesquiera 
que sean las astucias metodológicas empleadas- el investigador, en mayor o menor 
medida, forma él mismo parte del fenómeno estudiado. Ello solo por el hecho de 
pertenecer a la especie humana. Así,  en la novela de Agatha Christie, el doctor Roger 
Ackroyd investiga un asesinato que él mismo cometió. Al querer  remediar ese sesgo de 
su observación se ve confrontado a una cruel paradoja: cuanto más se empeña en tomar 
distancia para, pese a todo, lograr la objetividad, cuanto más chapucea en lo complejo 
del campo que pretende volver experimental (formateado en variables que permiten 
mediciones y contra-pruebas), más termina por escapársele el objeto de su estudio.  Es 
así como el campo del deseo llega a confundirse con el de la erección y, pronto, entre 
los dedos del investigador no queda más que un trozo helado de cola de lagarto… Ni él, 
ni el reptil, ni la poesía, ni el rigor, ganan gran cosa con ese malabar. A lo sumo recoger 
al paso alguna habilidad tecnológica, demasiado a menudo confundida con el saber 
científico mismo. 
 
 Entonces, ¿cerraremos el debate con una provocación del tipo: Todo lo que es 
riguroso es insignificante? O de forma más bella, con el poeta victoriano Alfred 
Tennyson – amigo del lógico Lewis Carroll- ¿estaríamos de acuerdo en que Nada que 
valga la pena puede ser probado ni descartado? Me pregunto qué hubiera pensado 
Freud (1856-1939) de una tal afirmación; él que intentaba sacar a la luz, sin echarla a 
perder, la esencia misma de la naturaleza humana, al tiempo que se mostraba 
«popperiano» de corazón desde antes del nacimiento de Karl Raimund (1902) en Viena. 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº3  
www.revistaalter.com 

2 

Que Freud, hijo del positivismo y diestro en las exigencias del laboratorio, haya sido 
metodológicamente un «buen» popperiano es otra historia. Pero  hay que aceptar con 
pesar que, en materia de psicoanálisis, Sir Karl no fue él mismo más que un popperiano 
bastante mediocre… En realidad, sin haberse tomado  el trabajo de  examinarlo 
verdaderamente, sólo se interesa por el psicoanálisis en tanto ilustración negativa del 
núcleo duro de su epistemología: el criterio de refutabilidad (y no de «falsificación», 
como nos incita a llamarlo un falso amigo).  Adolf Grünbaum –otro epistemólogo que 
critica la cientificidad de la obra freudiana- se muestra severo con Popper a este 
respecto. Pero ello no es necesariamente una buena noticia, pues ahí donde Popper 
concluye en la no-cientificidad de la teoría psicoanalítica en virtud de su no-
refutabilidad, Grünbaum, después de haber mostrado que ella sería testable y refutable, 
desemboca más bien en su refutación. Al menos en el nivel de su testabilidad 
«intraclínica». Notemos que Popper se cuida de no confundir cientificidad y verdad, 
pero ello es sólo un pobre consuelo. Para Freud el psicoanálisis era una empresa 
científica y, tanto desde el punto de vista de Popper como desde el de Grünbaum, en ese 
nivel parece haber fracasado. 
 
 ¿Cómo explicitar lo anterior para captar mejor la naturaleza de lo que está en 
juego? ¿Es posible desplazar la mirada para oponer a dos epistemólogos de renombre 
una otra aproximación al fenómeno psicoanalítico? Pienso que sí. Vayamos, pues, un 
poco hacia atrás para aclarar conceptos importantes y sin duda más simples de lo que 
parecen. En realidad, Popper (contrariamente a Grünbaum) nunca se interesó 
verdaderamente por el psicoanálisis. Éste sólo le servía de contra-ejemplo para 
establecer, por medio del concepto de refutabilidad, un criterio de demarcación entre 
verdaderas y falsas ciencias. Así, después de considerar tres construcciones teóricas 
globalizantes y altamente especulativas – la de Freud, la de Marx y la de Einstein-, 
Popper concluye que tan solo la teoría de la relatividad merece el nombre de gestión 
científica (sea ella verdadera o falsa), ya que es la única de las tres que permite imaginar 
una puesta a prueba susceptible de invalidarla. En cambio la teoría psicoanalítica, 
confrontada con un hecho que parece contradecirla, siempre podrá manejarlo a su 
antojo: parece ser inmune a todo intento de refutación. Así, una interpretación 
concerniente a un aspecto de realidad sexual reprimida será ora aceptada por el 
analizando –lo que confirma su precisión- ora rechazada por él – «resistencia» que 
probaría la presencia de lo reprimido, blanco de la interpretación… Desde el punto de 
vista clínico, ello es perfectamente creíble. Desde el punto de vista teórico, no hay ahí 
ninguna incoherencia. La definición misma de procesos inconscientes implica que ellos 
escapan a la lógica aristotélica: la teoría del inconsciente –expuesta de modo 
perfectamente lógico- implica que en ese registro uno puede decirlo todo y su contrario. 
Prácticamente, ello significa que si el epistemólogo de campo aborda los Freudian Hills 
por la vertiente clínica individual corre el riesgo de ir a parar a un paisaje del tipo: 
«cara, yo gano; cruz, tú pierdes», «heads I win, tails you lose», lo que no le viene 
precisamente como anillo al dedo. Si, sin desmoralizarse, aborda  además el terreno 
epidemiológico, pronto se verá confrontado a resultados muy poco convincentes. Por 
ejemplo, si el lazo que Freud establece entre paranoia y represión de la homosexualidad 
es pertinente, debería esperarse encontrar proporcionalmente menos paranoicos en las 
sociedades que menos reprimen la homosexualidad, lo que, como señala Alfred 
Grünbaum, no parece corresponder a la realidad. 
 
 Es importante reconocer que el psicoanálisis sólo se revela predictivo a 
posteriori. Podrá reconstruir causalidades probables frente a tal o cual patología 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº3  
www.revistaalter.com 

3 

individual pero, partiendo de las mismas causalidades aplicadas a otro individuo, no 
podrá predecir nada con certeza; por la buena razón de que hay demasiadas 
bifurcaciones posibles y – a Dios gracias- demasiados sistemas defensivos potenciales. 
Desde una perspectiva psicoanalítica, la anorexia mental  no es una disfunción asociada 
a factores suficientemente objetivables como para que al tratarlos se favorezca la 
restauración de un comportamiento normal. Es un sufrimiento singular cuyos rasgos de 
superficie –relativamente familiares- disimulan intentos de solución estrictamente 
individuales. Esto deja entender que la evaluación de la clínica y la refutación de la 
teoría psicoanalíticas lo son todo excepto simples, y no están necesariamente ligadas. 
Dos muestras de cuarenta mujeres solteras, anoréxicas, de cuarenta años, del mismo 
medio social, que pesa cada una cuarenta kilos, y que se benefician unas del 
psicoanálisis y las otras de un placebo, no pueden evaluarse del mismo modo que dos 
grupos homogéneos de ratas White Star, uno alimentado con corn-flakes y el otro con el 
cartón del envase. Frente a esta fragilidad epistemológica, el psicoanálisis podría 
consolarse con las múltiples confirmaciones que su elegante teorización encuentra en 
miles de observaciones, tanto en el campo de la clínica como en el de la cultura. Pero 
eso está muy lejos de ser suficiente. 
 
 El golpe de genialidad de Karl Popper, su genial simplicidad, es haber percibido 
que la acumulación de confirmaciones no basta para distinguir una verdadera ciencia de 
una falsa. Después de todo, múltiples observaciones nos confirman que tanto el sol 
como la luna giran, como se suponía, a nuestro alrededor. Esta teoría geocéntrica de la 
marcha de los astros es perfectamente científica: se apoya en observaciones objetivas, 
reiteradas y compartidas. Más aún, es perfectamente refutable: cualquiera puede 
presentar, si las encuentra, observaciones incompatibles con esa concepción. Por lo 
demás,  eso fue lo que se hizo. Por lo tanto, que una teoría sea científica no significa que 
sea exacta. Al exponerse a la refutación, ella acepta de antemano el verse remplazada 
por otra más conforme a la realidad. Dicho de otro modo, su saber nunca es absoluto y 
sus errores pueden comportar una parte de exactitud (aquí, la rotación de los cuerpos 
celestes). Incluso en nuestros días, la física se habla en dos idiomas no traducibles el 
uno en el otro: el de la relatividad y el de los quanta. Será necesario hacer reajustes. 
Mientras tanto, los dos funcionan con bastante exactitud como para encarnarse en una 
enorme cantidad de aplicaciones (por ejemplo, Hiroshima). Sea como fuere, sin 
refutabilidad no hay ciencia: ahí se encuentra el criterio de demarcación entre un trabajo 
científico y un recorrido no científico, cualquiera que sea su parte de verdad. Notemos 
que la exactitud tiene que ver más bien con la posibilidad de medición y de aplicación 
tecnológica; la verdad, con el sentido (en todos los sentidos del término). 
Paradójicamente, lo que signa la no-cientificidad del psicoanálisis -en todo caso del 
psicoanálisis según Popper- es su aptitud para aportar una respuesta a todo.  Pero, más 
en general, ¿no existiría en el fondo únicamente la ciencia experimental, aquélla que se 
ocupa de fenómenos que permiten una cuantificación rigurosa? Dicho de otro modo, 
¿las ciencias de la naturaleza son  las únicas que pueden aspirar a la cientificidad? 
 
 Por supuesto que no. Es importante rechazar una definición tan limitada. Toda 
puesta en orden racional y refutable del caos puede aspirar a un estatuto científico. 
Existen sistemas lógicos de clasificación de lo real y elucidación de sus aparentes 
contradicciones que no se prestan ni a la experimentación, ni a la cuantificación, ni a 
aplicaciones tecnológicas, sin por ello revelarse irrefutables. Tomemos, por ejemplo, la 
antropología estructural de Lévi-Strauss. Para cierta población exótica, casarse con la 
hija del hermano del padre constituye prácticamente un incesto, mientras que casarse 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº3  
www.revistaalter.com 

4 

con la del hermano de la madre es presentada como unión ideal. Si no tuviésemos otro 
horizonte que la genética, encontraríamos ahí –una vez más- la confirmación de que los 
salvajes son bastante primitivos, y los primitivos más bien limitados. No obstante, es a 
partir de este tipo de observaciones que Lévi-Strauss (uno de los pilares de las ciencias 
humanas) mostrará la racionalidad y la funcionalidad de unas reglas matrimoniales a 
primera vista arbitrarias. Esta cuidadosa búsqueda etnográfica desembocará en una 
teoría general de la sociedad, identificada esencialmente con el intercambio y con la 
gran cantidad de reglas que apuntan a garantizarlo. Nada permite afirmar que una tal 
concepción no sea científica en el sentido fuerte del término, siempre que el modelo 
demuestre coherencia interna y no se vea suplantado por otro capaz de penetrar, con 
igual simplicidad y racionalidad, un mayor número de enigmas que el que vino a 
remplazar. Asumiendo también que a este ordenamiento modelado de lo real se le pueda 
oponer  la realidad de los hechos. Y aquí está claro que el encuentro de una sociedad 
que funcionase por simple yuxtaposición de individuos autocentrados, que no diera 
muestras de intercambio ni de cooperación, echaría a perder la concepción de Lévi-
Strauss. Así mismo, acontecimientos clínico-sociales traumáticos que hayan destruido 
las modalidades de reciprocidad y arruinado las redes de intercambio, deberían – de 
acuerdo al modelo- llevar lógicamente a la extinción de una sociedad. Esta predicción se 
ve confirmada sobre el terreno. Basta considerar el naufragio de la sociedad de los Ik 
(estudiada por Colin Turnbull, en Uganda) que, después de una desculturación 
traumática, renunció progresivamente a toda forma de solidaridad. Por un lado, 
entonces, el modelo se revela virtualmente refutable; por el otro, encuentra 
confirmación en la realidad de los hechos. La diferencia con un esquema experimental 
es que aquí no se pueden tramar, ni poner en práctica sistemáticamente, procedimientos 
de refutación. Hay que esperar a que la situación se presente y no inmunizarse 
preventivamente contra ella. La aparición de un mirlo blanco parece echar a perder la 
afirmación según la cual todos los mirlos son negros, pero ¿se trata en realidad de un 
mirlo? Evidentemente no, ya que todos los mirlos son negros… Al definir après-coup al 
mirlo por su color, podemos dar la espalda a la realidad. 
 
 Por razones tanto éticas como pragmáticas, no se puede experimentar con una 
población humana del mismo modo que con una muestra de ratas: ello explica que se 
trate de una refutabilidad «virtual»: se puede concebir una situación cuya ocurrencia 
eche por tierra los cimientos de la teoría, pero no es posible producir ese avatar en el 
laboratorio con el propósito de medir sus efectos. En cambio, al desembarazarse de 
contradicciones aparentes, el modelo científico encuentra más que simples 
confirmaciones en la realidad: vuelve inteligibles aspectos enteros hasta entonces 
avocados al sin-sentido. En el caso del matrimonio preferencial con la hija del tío 
materno, por oposición a la unión prohibida con la hija del tío paterno, la regla 
matrimonial aparentemente absurda en realidad garantiza una mejor circulación de 
esposas: en otros términos,  asegura un sistema de intercambio más eficaz en el seno de 
la sociedad referida. Lo que nos parecía locura súbitamente se nos muestra funcional. 
Una última diferencia entre «esquema experimental concreto» y «modelo racional de 
desciframiento» es que del modelo no se desprende ninguna aplicación tecnológica 
inmediata. En el mejor de los casos, ofrece mapa y brújula para caminar en la 
complejidad de lo real. Contrariamente a la física teórica más abstracta, que sin solución 
de continuidad desemboca en aplicaciones que tienen repercusión en la naturaleza, no 
existe el psicoanálisis aplicado. Menos aún la técnica psicoanalítica. Esas expresiones 
son sólo  analogías poco afortunadas. De la teorización del inconsciente no se desprende 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº3  
www.revistaalter.com 

5 

ningún aprendizaje standard  que desemboque en un saber-hacer técnico. La teoría 
psicoanalítica únicamente propone al clínico un modelo, una formación y un marco. 
 
 Cuando Popper apela a la irrefutabilidad de la interpretación psicoanalítica para 
ilustrar la no-cientificidad del psicoanálisis, da cuenta de su desconocimiento de esta 
disciplina. Por lo demás, confunde psicoanálisis freudiano con psicología adleriana. En 
realidad, cuando Sir Karl evoca el psicoanálisis lo hace más bien a modo de 
«conversación de barra» en un café lleno de humo: En 1919 informé a Adler sobre un 
caso que no me parecía particularmente adleriano pero que él no tuvo ninguna 
dificultad en analizar, sirviéndose de su teoría de los sentimientos de inferioridad, sin 
siquiera haber visto al niño. Un poco sorprendido, le pregunté cómo podía estar tan 
seguro. «Gracias a los mil casos de mi experiencia», respondió; entonces no pude dejar 
de replicar: «con este nuevo caso supongo que desde ahora su experiencia abarca mil y 
uno». Y Popper comenta: es precisamente esta propiedad –la teoría opera en todos los 
casos y se encuentra siempre confirmada- lo que, a los ojos de los admiradores de 
Freud y Adler, constituye el argumento más convincente a favor de sus teorías. Y yo 
comenzaba a sospechar que esta fuerza aparente representaba en realidad su punto 
débil (K. R. Popper, Conjectures et réfutations (1963), 1985, p. 62-63) (1). Después de 
haber tanteado en la ebanistería y haberse ocupado de jóvenes en situación precaria en 
el contexto de los ambulatorios sociales creados por Adler, el joven Karl, que  se había 
apasionado por la epistemología, se puso a la búsqueda de criterios decisivos que 
permitieran distinguir entre «ciencias» y «pseudo-ciencias». En el medio estudiantil la 
lucha de ideas era enérgica. Viena todavía era una metrópolis del arte y del 
pensamiento. Para el epistemólogo debutante, su descubrimiento del criterio de 
demarcación entre freudismo, marxismo y teoría de la relatividad –tres universos 
conceptuales con pretensiones de cientificidad- producía una verdadera revelación. Más 
tarde Popper enseñaría física pero, repitámoslo, nunca se interesó por el psicoanálisis. 
En realidad, cuando compara las teorías de Freud y Einstein pasándolas por el escalpelo 
común del criterio de refutabilidad, Popper es como un cocinero aprendiz  que, después 
de echar sal, pimienta y pasar por una sartén con aceite algunos chalotes y algunas 
fresas, se convence del mediocre valor gastronómico de sus frutas y termina por 
expulsar de la cocina a toda la canasta de las ciencias humanas. 
 
 La teoría psicoanalítica se ve en dificultades cuando Popper le aplica su criterio 
de refutabilidad, postulando –al menos implícitamente- que existe un psicoanálisis 
aplicado  así como una física aplicada. Ahora bien, ello para nada es así. Si la exigencia 
de refutabilidad permanece, en este caso debe dirigirse directamente a la teoría. En 
efecto, la práctica psicoanalítica de ningún modo procede de la aplicación de una 
técnica, no hay ningún vínculo metodológico directo entre diván e inconsciente. No es 
el lugar para detenernos en este tema. Señalemos solamente que, en el marco de la cura, 
cada trayecto es singular y no puede ser evaluado según criterios estandarizados: 
protocolos para la fobia, la depresión, la anorexia, etc. Por razones que atañen tanto a la 
teoría como a la práctica psicoanalíticas, no hay una validación clínica individual 
posible del psicoanálisis. Dicho de otro modo, la respuesta de Alfred a Karl no 
necesariamente era disparatada. Los envites epistemológicos están en otra parte. Si el 
analista puede revelarse equivocado, ello no ocurre del mismo modo que con el ebanista 
o el cirujano. Pero entonces, ¿qué sería, para la teoría psicoanalítica, someterse a una 
prueba de realidad? ¿Es posible imaginar una o más situaciones precisas que pongan en 
peligro sus bases? En principio, ello no debería suponer ningún problema a condición 
de haber definido previamente lo que entendemos por «teoría psicoanalítica». Aquí hay 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº3  
www.revistaalter.com 

6 

que reconocer que, en su ligereza, a Sir Karl no le faltaban circunstancias atenuantes. En 
efecto, ¿cuál es la relación entre los sistemas conceptuales de Jung, Adler y Freud, más 
allá de la palabra «psicoanálisis»? Y, más cerca de nosotros, ¿es cierto que lacaniano y 
kleiniano son solo nombres de pila y que Freud es el nombre de familia? ¿Qué decir de 
la obra freudiana misma, más allá de sus propias contradicciones? Todas estas son 
cuestiones que merecen discusión, mientras que la desastrosa transmisión institucional 
del psicoanálisis –su deriva identitaria- tiene la costumbre de transformar la 
investigación en celebración y el debate en execración. 
 
 Sigmund Freud descubrió algo que muchos presentían confusamente pero que 
nunca habían explicitado como él antes que él. Algo que deslumbra por su cruel 
simplicidad. Algo que él mismo estuvo a punto de perder en el camino. Como el de 
Lévi-Strauss, el trayecto freudiano parte de la realidad más anecdótica (las afirmaciones 
extrañas, los síntomas invasores, el malestar grave, de algunas histéricas vienesas) para 
llegar a una teoría antropológica general, aplicable a toda cultura. Por lo demás, lleva a 
establecer un marco clínico apto al despliegue y, a veces, al aplacamiento de la dolencia 
humana. No es nuestro propósito presentar un resumen ni, menos aún, un panegírico de 
este trayecto. Como un palacio poco amigable, la obra de Freud está llena de trampas: 
tanto así que algunos se ven tentados a deshacerse del niño junto con el agua de la 
bañera. Lo que sería una lástima, pues la teoría freudiana nos muestra dónde se 
encuentran los resortes propiamente humanos del ser humano y ofrece una clave simple 
para descifrar sus aparentes absurdos. Antes de ella, los locos eran simplemente locos. 
Después de ella, lo que enferma al hombre es su propia humanidad. Claro que tanto los 
poetas como los mitos ya lo habían sugerido, pero de un modo muy distinto. En pocas 
palabras el descubrimiento afirma lo siguiente: en el seno de la naturaleza humana, el 
instinto es remplazado por la pulsión; lo genético, por lo erótico. Entre las exigencias 
rivales del instinto, la cultura y la pulsión, la sociedad humana está atravesada por un 
incesante sobresalto. En el punto de partida,  tres transmisiones son necesarias para 
constituir un ser humano: una «genética», una «genealógica cultural» y una 
«genealógica sexual», siendo ésta última ampliamente inconsciente y operando una 
erotización del cuerpo y de sus funciones sin la cual el bebé no podría vivir. La 
prematuración del recién nacido (su «fetalización», según el biólogo Louis Bolk), la 
prolongada impotencia de la cría humana (su «Hifllosigkeit», cuyo paradójico valor 
adaptativo es extrañamente poco comentado por los darwinianos), sirven de soporte a la 
impregnación cultural y a la implantación sexual. Lo propio de la obra de Jean 
Laplanche es haber liberado de los escombros y haber desplegado en sus consecuencias 
el núcleo duro del descubrimiento freudiano. La situación antropológica fundamental es 
aquélla de un infante originariamente «seducido»: expuesto sin tregua a los efectos 
excitantes del inconsciente sexual reprimido del adulto, que viene a lastrar todos sus 
mensajes, todas sus interacciones. Incapaz de evadirse, la cría humana no puede 
protegerse más que por una operación mental –verdadera interfase entre biológico y 
psicológico- que Laplanche, siguiendo a Freud, llama «traducción». El residuo no 
traducido es reprimido y se constituye como fuente de la pulsión. Ésta última, por 
definición, lo quiere todo y todo inmediatamente, mientras que la cultura, por 
necesidad, impone mediaciones sin las cuales la cooperación –vital para el frágil 
depredador humano- se revela imposible. De ahí el inevitable «malestar en la cultura». 
 
 El restablecimiento de Freud por Laplanche enfatiza la naturaleza pre-genital de 
lo sexual, su importancia para erotizar la vida más que para transmitirla, el aspecto 
inevitablemente intrusivo de su establecimiento, sus relaciones profundamente 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº3  
www.revistaalter.com 

7 

tormentosas con la cultura, sus funciones generales de ligazón y desligazón (pulsiones 
sexuales de vida y de muerte), así como  su trastorno «après-coup» (pubertad) por el 
programa genético adormecido en el corazón de la especie. Este abordaje de la 
antropología por la vertiente psicoanalítica ofrece un modelo racional para la 
elucidación de una multitud de fenómenos de otro modo desprovistos de sentido. 
Piénsese en la violencia sádica que, en ocasión de guerras o conflicto, es perpetrada por 
ciudadanos habitualmente bien cultivados, o en la connotación fuertemente sexual de 
numerosos insultos y de la mayor parte de sentidos implícitos, sin olvidar la extraña 
identificación de los adultos occidentales contemporáneos con las víctimas de pedofilia 
–justo cuando la cultura circundante reprime menos la expresión pública de la 
sexualidad. Por otro lado, preguntémonos por la relación sutil que mantiene con la 
seducción un fenómeno tan fundamental y universalmente difundido como el efecto 
placebo. Y no dudemos en sorprendernos por la presencia, entre los mamíferos, de una 
especie sexualmente excitable en todo momento, en la cual las hembras están dotadas de 
pechos independientemente del embarazo y de la lactancia. 
 
 Entre represión individual y represión colectiva, el modelo antropológico 
psicoanalítico implica que la sociedad humana no sea compatible con el libre 
desencadenamiento de las pulsiones. Desde este punto de vista, en realidad todos 
llevamos una triple vida: manifestación pública temperada de lo sexual en la vida social, 
erotización más acentuada de la vida privada, trabajo oculto permanente del 
inconsciente sexual reprimido. Dejando de lado la ética, se podría imaginar diversas 
formas de poner a prueba el modelo psicoanalítico. Pero más allá de su coherencia 
interna, su cientificidad parece estar ya asegurada por su aptitud para dar sentido –
racional y funcional- a una gran cantidad de fenómenos avocados sin él a la 
incoherencia. Dicho esto, está claro que la refutabilidad no vendrá del diván ni, menos 
aún, del sillón. Sin embargo, no por ello la teoría psicoanalítica deja de ser virtualmente 
refutable: que se identifique una sola sociedad capaz de sobrevivir sin poner un freno a 
la expresión de lo sexual pre-genital y el modelo se viene abajo. 
 
 
 
Notas 
 
 
* «Psychanalyse et science. Sur le zinc avec Karl Popper ou de l’inconvénient d’accomoder 
les fraises comme les échalotes». Publicado en el sitio web de psicoanálisis  Squiggle 
(www.squiggle.be) y en la revista  Psychiatrie Française, vol. XXXVII, 3/06, París, noviembre 
de 2006, p. 118-127. Traducción: Deborah Golergant. [ La traducción de este texto ha sido 
revisada en enero de 2014]. 
 
1	
  [Conjeturas	
  y	
  refutaciones,	
  Paidós,	
  1983,	
  p.	
  59-­‐60].	
  
 
     
 


