ALTER

REVISTA DE PSICOANALISIS
INVESTIGACION Y TRADUCCIONES INEDITAS
www.revistaalter.com

* ok ok

ALTERN®3 )
EL PSICOANALISIS COMO PARTE DE LA COMUNIDAD CIENTIFICA

Psicoanalisis y ciencia*

Francis Martens

De tapas con Karl Popper,
o del inconveniente de aderezar las fresas como chalotas.

Para comenzar, ;qué es una ciencia en el sentido propio del término? Podemos
sostener (siguiendo, por ejemplo, al fisico Jean Bricmont, Universidad de Louvain) que,
estrictamente hablando, un trayecto intelectual no merece el nombre de cientifico a
menos que pueda plegarse a las exigencias del método experimental. En ese caso las
ciencias humanas deben descartarse de entrada. En efecto, en este nivel —cualesquiera
que sean las astucias metodologicas empleadas- el investigador, en mayor o menor
medida, forma ¢l mismo parte del fenomeno estudiado. Ello solo por el hecho de
pertenecer a la especie humana. Asi, en la novela de Agatha Christie, el doctor Roger
Ackroyd investiga un asesinato que €l mismo cometio. Al querer remediar ese sesgo de
su observacion se ve confrontado a una cruel paradoja: cuanto mas se empefia en tomar
distancia para, pese a todo, lograr la objetividad, cuanto mas chapucea en lo complejo
del campo que pretende volver experimental (formateado en variables que permiten
mediciones y contra-pruebas), mas termina por escaparsele el objeto de su estudio. Es
asi como el campo del deseo llega a confundirse con el de la ereccion y, pronto, entre
los dedos del investigador no queda mas que un trozo helado de cola de lagarto... Ni él,
ni el reptil, ni la poesia, ni el rigor, ganan gran cosa con ese malabar. A lo sumo recoger
al paso alguna habilidad tecnologica, demasiado a menudo confundida con el saber
cientifico mismo.

Entonces, ;cerraremos el debate con una provocacion del tipo: Todo lo que es
riguroso es insignificante? O de forma mas bella, con el poeta victoriano Alfred
Tennyson — amigo del 16gico Lewis Carroll- ;estariamos de acuerdo en que Nada que
valga la pena puede ser probado ni descartado? Me pregunto qué hubiera pensado
Freud (1856-1939) de una tal afirmacion; €l que intentaba sacar a la luz, sin echarla a
perder, la esencia misma de la naturaleza humana, al tiempo que se mostraba
«popperiano» de corazdn desde antes del nacimiento de Karl Raimund (1902) en Viena.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°3
www.revistaalter.com



Que Freud, hijo del positivismo y diestro en las exigencias del laboratorio, haya sido
metodologicamente un «buen» popperiano es otra historia. Pero hay que aceptar con
pesar que, en materia de psicoandlisis, Sir Karl no fue ¢l mismo mas que un popperiano
bastante mediocre... En realidad, sin haberse tomado el trabajo de examinarlo
verdaderamente, solo se interesa por el psicoanalisis en tanto ilustracion negativa del
nucleo duro de su epistemologia: el criterio de refutabilidad (y no de «falsificaciony,
como nos incita a llamarlo un falso amigo). Adolf Griinbaum —otro epistemologo que
critica la cientificidad de la obra freudiana- se muestra severo con Popper a este
respecto. Pero ello no es necesariamente una buena noticia, pues ahi donde Popper
concluye en la no-cientificidad de la teoria psicoanalitica en virtud de su no-
refutabilidad, Griinbaum, después de haber mostrado que ella seria testable y refutable,
desemboca mas bien en su refutacion. Al menos en el nivel de su testabilidad
«intraclinica». Notemos que Popper se cuida de no confundir cientificidad y verdad,
pero ello es s6lo un pobre consuelo. Para Freud el psicoandlisis era una empresa
cientifica y, tanto desde el punto de vista de Popper como desde el de Griinbaum, en ese
nivel parece haber fracasado.

(Como explicitar lo anterior para captar mejor la naturaleza de lo que estad en
juego? ;Es posible desplazar la mirada para oponer a dos epistemologos de renombre
una otra aproximaciéon al fendmeno psicoanalitico? Pienso que si. Vayamos, pues, un
poco hacia atrds para aclarar conceptos importantes y sin duda mas simples de lo que
parecen. En realidad, Popper (contrariamente a Griinbaum) nunca se intereso
verdaderamente por el psicoanalisis. Este solo le servia de contra-ejemplo para
establecer, por medio del concepto de refutabilidad, un criterio de demarcacién entre
verdaderas y falsas ciencias. Asi, después de considerar tres construcciones tedricas
globalizantes y altamente especulativas — la de Freud, la de Marx y la de Einstein-,
Popper concluye que tan solo la teoria de la relatividad merece el nombre de gestion
cientifica (sea ella verdadera o falsa), ya que es la tnica de las tres que permite imaginar
una puesta a prueba susceptible de invalidarla. En cambio la teoria psicoanalitica,
confrontada con un hecho que parece contradecirla, siempre podra manejarlo a su
antojo: parece ser inmune a todo intento de refutacion. Asi, una interpretacion
concerniente a un aspecto de realidad sexual reprimida serd ora aceptada por el
analizando —lo que confirma su precision- ora rechazada por ¢l — «resistencia» que
probaria la presencia de lo reprimido, blanco de la interpretacion... Desde el punto de
vista clinico, ello es perfectamente creible. Desde el punto de vista tedrico, no hay ahi
ninguna incoherencia. La definicién misma de procesos inconscientes implica que ellos
escapan a la ldgica aristotélica: la teoria del inconsciente —expuesta de modo
perfectamente 16gico- implica que en ese registro uno puede decirlo todo y su contrario.
Préacticamente, ello significa que si el epistemdlogo de campo aborda los Freudian Hills
por la vertiente clinica individual corre el riesgo de ir a parar a un paisaje del tipo:
«cara, yo gano; cruz, ta pierdesy», «heads I win, tails you lose», 1o que no le viene
precisamente como anillo al dedo. Si, sin desmoralizarse, aborda ademas el terreno
epidemiologico, pronto se verd confrontado a resultados muy poco convincentes. Por
ejemplo, si el lazo que Freud establece entre paranoia y represion de la homosexualidad
es pertinente, deberia esperarse encontrar proporcionalmente menos paranoicos en las
sociedades que menos reprimen la homosexualidad, lo que, como sefiala Alfred
Grilinbaum, no parece corresponder a la realidad.

Es importante reconocer que el psicoandlisis sOlo se revela predictivo a
posteriori. Podrd reconstruir causalidades probables frente a tal o cual patologia

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°3
www.revistaalter.com



individual pero, partiendo de las mismas causalidades aplicadas a otro individuo, no
podrd predecir nada con certeza, por la buena razon de que hay demasiadas
bifurcaciones posibles y — a Dios gracias- demasiados sistemas defensivos potenciales.
Desde una perspectiva psicoanalitica, la anorexia mental no es una disfuncion asociada
a factores suficientemente objetivables como para que al tratarlos se favorezca la
restauracion de un comportamiento normal. Es un sufrimiento singular cuyos rasgos de
superficie —relativamente familiares- disimulan intentos de solucion estrictamente
individuales. Esto deja entender que la evaluacién de la clinica y la refutacion de la
teoria psicoanaliticas lo son todo excepto simples, y no estan necesariamente ligadas.
Dos muestras de cuarenta mujeres solteras, anoréxicas, de cuarenta afios, del mismo
medio social, que pesa cada una cuarenta kilos, y que se benefician unas del
psicoanalisis y las otras de un placebo, no pueden evaluarse del mismo modo que dos
grupos homogéneos de ratas White Star, uno alimentado con corn-flakes y el otro con el
carton del envase. Frente a esta fragilidad epistemolodgica, el psicoanalisis podria
consolarse con las multiples confirmaciones que su elegante teorizacion encuentra en
miles de observaciones, tanto en el campo de la clinica como en el de la cultura. Pero
eso esta muy lejos de ser suficiente.

El golpe de genialidad de Karl Popper, su genial simplicidad, es haber percibido
que la acumulacion de confirmaciones no basta para distinguir una verdadera ciencia de
una falsa. Después de todo, multiples observaciones nos confirman que tanto el sol
como la luna giran, como se suponia, a nuestro alrededor. Esta teoria geocéntrica de la
marcha de los astros es perfectamente cientifica: se apoya en observaciones objetivas,
reiteradas y compartidas. Més atn, es perfectamente refutable: cualquiera puede
presentar, si las encuentra, observaciones incompatibles con esa concepcion. Por lo
demas, eso fue lo que se hizo. Por lo tanto, que una teoria sea cientifica no significa que
sea exacta. Al exponerse a la refutacion, ella acepta de antemano el verse remplazada
por otra mas conforme a la realidad. Dicho de otro modo, su saber nunca es absoluto y
sus errores pueden comportar una parte de exactitud (aqui, la rotacion de los cuerpos
celestes). Incluso en nuestros dias, la fisica se habla en dos idiomas no traducibles el
uno en el otro: el de la relatividad y el de los quanta. Serd necesario hacer reajustes.
Mientras tanto, los dos funcionan con bastante exactitud como para encarnarse en una
enorme cantidad de aplicaciones (por ejemplo, Hiroshima). Sea como fuere, sin
refutabilidad no hay ciencia: ahi se encuentra el criterio de demarcacion entre un trabajo
cientifico y un recorrido no cientifico, cualquiera que sea su parte de verdad. Notemos
que la exactitud tiene que ver mas bien con la posibilidad de medicion y de aplicacién
tecnologica; la verdad, con el sentido (en todos los sentidos del término).
Paradgjicamente, lo que signa la no-cientificidad del psicoanalisis -en todo caso del
psicoanalisis segiin Popper- es su aptitud para aportar una respuesta a todo. Pero, mas
en general, /no existiria en el fondo unicamente la ciencia experimental, aquélla que se
ocupa de fendmenos que permiten una cuantificacion rigurosa? Dicho de otro modo,
[las ciencias de la naturaleza son las unicas que pueden aspirar a la cientificidad?

Por supuesto que no. Es importante rechazar una definicion tan limitada. Toda
puesta en orden racional y refutable del caos puede aspirar a un estatuto cientifico.
Existen sistemas l6gicos de clasificacion de lo real y elucidacion de sus aparentes
contradicciones que no se prestan ni a la experimentacion, ni a la cuantificacion, ni a
aplicaciones tecnologicas, sin por ello revelarse irrefutables. Tomemos, por ejemplo, la
antropologia estructural de Lévi-Strauss. Para cierta poblacion exotica, casarse con la
hija del hermano del padre constituye practicamente un incesto, mientras que casarse

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°3
www.revistaalter.com



con la del hermano de la madre es presentada como unidn ideal. Si no tuviésemos otro
horizonte que la genética, encontrariamos ahi —una vez mas- la confirmacion de que los
salvajes son bastante primitivos, y los primitivos mas bien limitados. No obstante, es a
partir de este tipo de observaciones que Lévi-Strauss (uno de los pilares de las ciencias
humanas) mostrard la racionalidad y la funcionalidad de unas reglas matrimoniales a
primera vista arbitrarias. Esta cuidadosa busqueda etnografica desembocard en una
teoria general de la sociedad, identificada esencialmente con el intercambio y con la
gran cantidad de reglas que apuntan a garantizarlo. Nada permite afirmar que una tal
concepcion no sea cientifica en el sentido fuerte del término, siempre que el modelo
demuestre coherencia interna y no se vea suplantado por otro capaz de penetrar, con
igual simplicidad y racionalidad, un mayor nimero de enigmas que el que vino a
remplazar. Asumiendo también que a este ordenamiento modelado de lo real se le pueda
oponer la realidad de los hechos. Y aqui estad claro que el encuentro de una sociedad
que funcionase por simple yuxtaposicion de individuos autocentrados, que no diera
muestras de intercambio ni de cooperacion, echaria a perder la concepcion de Lévi-
Strauss. Asi mismo, acontecimientos clinico-sociales traumaticos que hayan destruido
las modalidades de reciprocidad y arruinado las redes de intercambio, deberian — de
acuerdo al modelo- llevar l6gicamente a la extincidon de una sociedad. Esta prediccion se
ve confirmada sobre el terreno. Basta considerar el naufragio de la sociedad de los Ik
(estudiada por Colin Turnbull, en Uganda) que, después de una desculturacion
traumadtica, renunci® progresivamente a toda forma de solidaridad. Por un lado,
entonces, el modelo se revela virtualmente refutable; por el otro, encuentra
confirmacion en la realidad de los hechos. La diferencia con un esquema experimental
es que aqui no se pueden tramar, ni poner en practica sistematicamente, procedimientos
de refutaciéon. Hay que esperar a que la situacion se presente y no inmunizarse
preventivamente contra ella. La aparicion de un mirlo blanco parece echar a perder la
afirmacién segun la cual todos los mirlos son negros, pero /se trata en realidad de un
mirlo? Evidentemente no, ya que todos los mirlos son negros... Al definir apres-coup al
mirlo por su color, podemos dar la espalda a la realidad.

Por razones tanto éticas como pragmaticas, no se puede experimentar con una
poblacién humana del mismo modo que con una muestra de ratas: ello explica que se
trate de una refutabilidad «virtual»: se puede concebir una situacidén cuya ocurrencia
eche por tierra los cimientos de la teoria, pero no es posible producir ese avatar en el
laboratorio con el propodsito de medir sus efectos. En cambio, al desembarazarse de
contradicciones aparentes, el modelo cientifico encuentra mds que simples
confirmaciones en la realidad: vuelve inteligibles aspectos enteros hasta entonces
avocados al sin-sentido. En el caso del matrimonio preferencial con la hija del tio
materno, por oposicion a la union prohibida con la hija del tio paterno, la regla
matrimonial aparentemente absurda en realidad garantiza una mejor circulacion de
esposas: en otros términos, asegura un sistema de intercambio mas eficaz en el seno de
la sociedad referida. Lo que nos parecia locura suibitamente se nos muestra funcional.
Una ultima diferencia entre «esquema experimental concreto» y «modelo racional de
desciframiento» es que del modelo no se desprende ninguna aplicacion tecnoldgica
inmediata. En el mejor de los casos, ofrece mapa y brjula para caminar en la
complejidad de lo real. Contrariamente a la fisica tedrica mas abstracta, que sin solucion
de continuidad desemboca en aplicaciones que tienen repercusion en la naturaleza, no
existe el psicoanalisis aplicado. Menos aun la técnica psicoanalitica. Esas expresiones
son solo analogias poco afortunadas. De la teorizacion del inconsciente no se desprende

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°3
www.revistaalter.com



ningin aprendizaje standard que desemboque en un saber-hacer técnico. La teoria
psicoanalitica inicamente propone al clinico un modelo, una formacion y un marco.

Cuando Popper apela a la irrefutabilidad de la interpretacion psicoanalitica para
ilustrar la no-cientificidad del psicoandlisis, da cuenta de su desconocimiento de esta
disciplina. Por lo demas, confunde psicoandlisis freudiano con psicologia adleriana. En
realidad, cuando Sir Karl evoca el psicoandlisis lo hace mas bien a modo de
«conversacion de barra» en un café lleno de humo: En 1919 informé a Adler sobre un
caso que no me parecia particularmente adleriano pero que él no tuvo ninguna
dificultad en analizar, sirviéndose de su teoria de los sentimientos de inferioridad, sin
siquiera haber visto al nifio. Un poco sorprendido, le pregunté como podia estar tan
seguro. «Gracias a los mil casos de mi experiencia», respondio; entonces no pude dejar
de replicar: «con este nuevo caso supongo que desde ahora su experiencia abarca mil y
unoy». Y Popper comenta: es precisamente esta propiedad —la teoria opera en todos los
casos y se encuentra siempre confirmada- lo que, a los ojos de los admiradores de
Freud y Adler, constituye el argumento mas convincente a favor de sus teorias. Y yo
comenzaba a sospechar que esta fuerza aparente representaba en realidad su punto
debil (K. R. Popper, Conjectures et réfutations (1963), 1985, p. 62-63) (1). Después de
haber tanteado en la ebanisteria y haberse ocupado de jévenes en situacion precaria en
el contexto de los ambulatorios sociales creados por Adler, el joven Karl, que se habia
apasionado por la epistemologia, se puso a la busqueda de criterios decisivos que
permitieran distinguir entre «ciencias» y «pseudo-ciencias». En el medio estudiantil la
lucha de ideas era enérgica. Viena todavia era una metropolis del arte y del
pensamiento. Para el epistemdlogo debutante, su descubrimiento del criterio de
demarcacion entre freudismo, marxismo y teoria de la relatividad —tres universos
conceptuales con pretensiones de cientificidad- producia una verdadera revelacion. Mas
tarde Popper ensefiaria fisica pero, repitdmoslo, nunca se interes6 por el psicoandlisis.
En realidad, cuando compara las teorias de Freud y Einstein pasadndolas por el escalpelo
comun del criterio de refutabilidad, Popper es como un cocinero aprendiz que, después
de echar sal, pimienta y pasar por una sartén con aceite algunos chalotes y algunas
fresas, se convence del mediocre valor gastronémico de sus frutas y termina por
expulsar de la cocina a toda la canasta de las ciencias humanas.

La teoria psicoanalitica se ve en dificultades cuando Popper le aplica su criterio
de refutabilidad, postulando —al menos implicitamente- que existe un psicoanalisis
aplicado asi como una fisica aplicada. Ahora bien, ello para nada es asi. Si la exigencia
de refutabilidad permanece, en este caso debe dirigirse directamente a la teoria. En
efecto, la practica psicoanalitica de ningin modo procede de la aplicacion de una
técnica, no hay ningtin vinculo metodolégico directo entre divan e inconsciente. No es
el lugar para detenernos en este tema. Sefialemos solamente que, en el marco de la cura,
cada trayecto es singular y no puede ser evaluado segin criterios estandarizados:
protocolos para la fobia, la depresion, la anorexia, etc. Por razones que atafien tanto a la
teoria como a la préctica psicoanaliticas, no hay una validacion clinica individual
posible del psicoandlisis. Dicho de otro modo, la respuesta de Alfred a Karl no
necesariamente era disparatada. Los envites epistemologicos estan en otra parte. Si el
analista puede revelarse equivocado, ello no ocurre del mismo modo que con el ebanista
o el cirujano. Pero entonces, ;/qué seria, para la teoria psicoanalitica, someterse a una
prueba de realidad? ;Es posible imaginar una o mas situaciones precisas que pongan en
peligro sus bases? En principio, ello no deberia suponer ningin problema a condicion
de haber definido previamente lo que entendemos por «teoria psicoanalitica». Aqui hay

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°3
www.revistaalter.com



que reconocer que, en su ligereza, a Sir Karl no le faltaban circunstancias atenuantes. En
efecto, ;cudl es la relacion entre los sistemas conceptuales de Jung, Adler y Freud, mas
alla de la palabra «psicoanalisis»? Y, mas cerca de nosotros, jes cierto que lacaniano y
kleiniano son solo nombres de pila y que Freud es el nombre de familia? ;Qué decir de
la obra freudiana misma, mas alla de sus propias contradicciones? Todas estas son
cuestiones que merecen discusion, mientras que la desastrosa transmision institucional
del psicoandlisis —su deriva identitaria- tiene la costumbre de transformar la
investigacion en celebracion y el debate en execracion.

Sigmund Freud descubri6 algo que muchos presentian confusamente pero que
nunca habian explicitado como ¢l antes que ¢l. Algo que deslumbra por su cruel
simplicidad. Algo que ¢l mismo estuvo a punto de perder en el camino. Como el de
Lévi-Strauss, el trayecto freudiano parte de la realidad mas anecddtica (las afirmaciones
extrafias, los sintomas invasores, el malestar grave, de algunas histéricas vienesas) para
llegar a una teoria antropologica general, aplicable a toda cultura. Por lo demaés, lleva a
establecer un marco clinico apto al despliegue y, a veces, al aplacamiento de la dolencia
humana. No es nuestro proposito presentar un resumen ni, menos aun, un panegirico de
este trayecto. Como un palacio poco amigable, la obra de Freud est4 llena de trampas:
tanto asi que algunos se ven tentados a deshacerse del nifio junto con el agua de la
bafiera. Lo que seria una lastima, pues la teoria freudiana nos muestra donde se
encuentran los resortes propiamente humanos del ser humano y ofrece una clave simple
para descifrar sus aparentes absurdos. Antes de ella, los locos eran simplemente locos.
Después de ella, lo que enferma al hombre es su propia humanidad. Claro que tanto los
poetas como los mitos ya lo habian sugerido, pero de un modo muy distinto. En pocas
palabras el descubrimiento afirma lo siguiente: en el seno de la naturaleza humana, el
instinto es remplazado por la pulsion; lo genético, por lo erdtico. Entre las exigencias
rivales del instinto, la cultura y la pulsion, la sociedad humana estd atravesada por un
incesante sobresalto. En el punto de partida, tres transmisiones son necesarias para
constituir un ser humano: una «genéticay, una «genealogica cultural» y una
«genealogica sexual», siendo ésta Ultima ampliamente inconsciente y operando una
erotizacion del cuerpo y de sus funciones sin la cual el bebé no podria vivir. La
prematuracion del recién nacido (su «fetalizacién», seglin el bidlogo Louis Bolk), la
prolongada impotencia de la cria humana (su «Hifllosigkeit», cuyo paraddjico valor
adaptativo es extrafiamente poco comentado por los darwinianos), sirven de soporte a la
impregnacion cultural y a la implantacion sexual. Lo propio de la obra de Jean
Laplanche es haber liberado de los escombros y haber desplegado en sus consecuencias
el ntcleo duro del descubrimiento freudiano. La situacion antropologica fundamental es
aquélla de un infante originariamente «seducido»: expuesto sin tregua a los efectos
excitantes del inconsciente sexual reprimido del adulto, que viene a lastrar todos sus
mensajes, todas sus interacciones. Incapaz de evadirse, la cria humana no puede
protegerse mas que por una operacion mental —verdadera interfase entre biologico y
psicoldgico- que Laplanche, siguiendo a Freud, llama «traduccion». El residuo no
traducido es reprimido y se constituye como fuente de la pulsion. Esta ultima, por
definicién, lo quiere todo y todo inmediatamente, mientras que la cultura, por
necesidad, impone mediaciones sin las cuales la cooperacion —vital para el fragil
depredador humano- se revela imposible. De ahi el inevitable «malestar en la culturay.

El restablecimiento de Freud por Laplanche enfatiza la naturaleza pre-genital de
lo sexual, su importancia para erotizar la vida més que para transmitirla, el aspecto
inevitablemente intrusivo de su establecimiento, sus relaciones profundamente

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°3
www.revistaalter.com



tormentosas con la cultura, sus funciones generales de ligazon y desligazon (pulsiones
sexuales de vida y de muerte), asi como su trastorno «aprés-coup» (pubertad) por el
programa genético adormecido en el corazon de la especie. Este abordaje de la
antropologia por la vertiente psicoanalitica ofrece un modelo racional para la
elucidacion de una multitud de fendmenos de otro modo desprovistos de sentido.
Piénsese en la violencia sadica que, en ocasion de guerras o conflicto, es perpetrada por
ciudadanos habitualmente bien cultivados, o en la connotacion fuertemente sexual de
numerosos insultos y de la mayor parte de sentidos implicitos, sin olvidar la extrafia
identificacion de los adultos occidentales contemporaneos con las victimas de pedofilia
—justo cuando la cultura circundante reprime menos la expresion publica de la
sexualidad. Por otro lado, preguntémonos por la relacion sutil que mantiene con la
seduccion un fendmeno tan fundamental y universalmente difundido como el efecto
placebo. Y no dudemos en sorprendernos por la presencia, entre los mamiferos, de una
especie sexualmente excitable en todo momento, en la cual las hembras estan dotadas de
pechos independientemente del embarazo y de la lactancia.

Entre represion individual y represion colectiva, el modelo antropoldgico
psicoanalitico implica que la sociedad humana no sea compatible con el libre
desencadenamiento de las pulsiones. Desde este punto de vista, en realidad todos
llevamos una triple vida: manifestacion publica temperada de lo sexual en la vida social,
erotizacion mas acentuada de la vida privada, trabajo oculto permanente del
inconsciente sexual reprimido. Dejando de lado la ética, se podria imaginar diversas
formas de poner a prueba el modelo psicoanalitico. Pero mas alld de su coherencia
interna, su cientificidad parece estar ya asegurada por su aptitud para dar sentido —
racional y funcional- a una gran cantidad de fendmenos avocados sin ¢l a la
incoherencia. Dicho esto, esta claro que la refutabilidad no vendra del divan ni, menos
aun, del sillon. Sin embargo, no por ello la teoria psicoanalitica deja de ser virtualmente
refutable: que se identifique una sola sociedad capaz de sobrevivir sin poner un freno a
la expresion de lo sexual pre-genital y el modelo se viene abajo.

Notas

* «Psychanalyse et science. Sur le zinc avec Karl Popper ou de I’inconvénient d’accomoder
les fraises comme les échalotes». Publicado en el sitio web de psicoanalisis Squiggle
(www.squiggle.be) y en la revista Psychiatrie Frangaise, vol. XXXVII, 3/06, Paris, noviembre
de 2006, p. 118-127. Traduccion: Deborah Golergant. [ La traduccion de este texto ha sido
revisada en enero de 2014].

1 [Conjeturas y refutaciones, Paidés, 1983, p. 59-60].

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°3
www.revistaalter.com



