ALTER

REVISTA DE PSICOANALISIS
INVESTIGACION Y TRADUCCIONES INEDITAS
www.revistaalter.com

* X ok

ALTER N°5
LA CONCIENCIA MORAL

La artimana melancolica®

Dominique Scarfone

,Sera (1) que la leccidon que aporta el psicoandlisis al género humano no es tanto
decirle al yo que ¢l no es duefio de su casa (pues, incluso en sus formas razonantes, la
locura se ha encargado de ello desde siempre, lo mismo que los mitos, que lo han
expresado claramente), sino ensefarnos que, haga lo que haga, el hombre es culpable?
Estariamos tentados de creerlo si pensaramos en lo que se desprende del andlisis
freudiano de la consciencia moral: ahi el hombre aparece a la vez mas y menos moral de
lo que cree ser. Si se esfuerza por ser moral, ello s6lo le hace sentirse mas culpable; y de
todos modos no se siente culpable sino enfermo o, también, siente una necesidad de
castigo. Hay que notar, sin embargo, el doble movimiento que se produce en la
conceptualizacion: por un lado, una generalizacion de la culpabilidad; por otro, una
transformacion de ésta en algo cercano pero distinto: necesidad de castigo, sensacion de
estar enfermo. Generalizacion y transformacion que sugieren que una diferenciacion
opera en el seno de lo que se presenta unicamente con el nombre de culpabilidad.

Sin embargo, cualquiera que sea el nombre que le demos a esta condicion
provisionalmente llamada «sentimiento de culpabilidad», de todos modos ahi el sujeto
humano es atacado por algo como una persecucion de la que no puede escapar. La
prioridad del otro en la constitucion de la vida psiquica nos habia preparado para esta
constatacion. Si el otro esta antes, primero o, mas precisamente, en el origen —es decir,
en una temporalidad ella misma distinta de la cronologica- entonces, ;coOmo dar cuenta
de ello al momento del cierre subjetivante de la psique si no es por el reconocimiento
oscuro, por parte del virtual sujeto asi constituido, de una deuda tan imposible de
enunciar como de pagar? Se trata de una deuda inconcebible (2), un contrato firmado
incluso antes de la posibilidad de su lectura, una deuda no escrita o, més bien, cuyo
contrato fue anulado en el momento mismo de su inscripcion; deuda que estd en la base
del diferencial que estructura la existencia humana, ese conflicto sin solucion bajo el
imperio del cual la humanidad ensaya desde siempre frases, a veces grandiosas y a
menudo irrisorias, sin llegar jamas a agotar su fuente (3). Dar cuenta del otro es, al
mismo tiempo, rendirle cuentas; de modo que cuando por ventura el sujeto deja la
posicion de repliegue narcisista y se abre al otro —sea en el enamoramiento, en el delirio

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°5
www.revistaalter.com



de persecucion o en cualquier otro estado intermedio- se enfrenta a ¢l como a un
prestamista.

LEs que este «dar (rendir) cuenta(s)» [rendre (des) compte(s)] debe expresarse
necesariamente en el lenguaje de la culpabilidad y de la angustia que la caracteriza? ;Es
que, al igual que la etimologia de la lengua alemana que relaciona intimamente deuda y
falta (Schuld, Schulden), debemos necesariamente traducir la deuda en culpabilidad? Si
esta relacion, esta deuda, es irremediable, bien podriamos llamarla falta o culpabilidad,
pero también podriamos llamar a eso responsabilidad (4). Me parece mas apropiado
hablar de responsabilidad por el otro en lugar de hablar de culpabilidad, en la medida en
que hay una cierta ventaja en el hecho de conservar un sentido mas especifico para ésta
ultima. La culpabilidad corresponderia a un estado de la psique en el cual la relacion
entre las instancias es mas tensa de lo normal —de hecho, tensa hasta la ruptura — y
donde la naturaleza pasional de la relacion con el objeto es el indice de una deuda mas
que genérica.

Es importante observar que Freud hablo del sentimiento de culpabilidad
precisando que se trata de angustia de culpabilidad. Ahora bien, aunque no puede
negarse que la responsabilidad por el otro también comporta su nota de angustia, en este
caso se trata de una angustia de base que refleja la tension necesaria para que las
instancias psiquicas operen lejos del equilibrio o la inercia (5), en todo caso lo suficiente
como para que una atencion sea dirigida al otro, atencién que no es hipervigilancia
paralizante. Por el contrario, la angustia de culpabilidad sefiala que la psique se
encuentra atrapada en una tarea que va mas alla de lo ordinario y que puede llegar a
suprimir el principio de placer. Siguiendo a Freud, podria proponerse una gradacion
entre el sentimiento de culpabilidad en la neurosis obsesiva y aquél que caracteriza a la
melancolia. Por lo demés, me pregunto si no habria que hablar mas bien de un salto que,
de la angustia de culpabilidad contra la cual lucha el obsesivo, hace caer en el «goce de
culpabilidad» del melancélico. Un goce, pues, mas alla del principio de placer. La
incorporacion melancélica ha permitido obrar con astucia en lo que atafie a la
responsabilidad por el otro porque, al atacarse a si mismo, el melancolico de algin
modo declara ya no tener que rendir cuentas a nadie... Goce y crueldad combinados (6).
Aqui recuerdo esa observacion de Freud cuya precision a veces pasa inadvertida: el
superyo se describe como «cultivo pura de la pulsion de muerte» solo en el caso de la
melancolia, y no de forma general. De donde se deduce que, en los otros casos, el
supery6 es una mezcla donde se entrelazan vida y muerte, pero donde predomina el
movimiento de vida. Entonces la autocritica no se articula como autoacusacion sino
como autollamado a velar por las propias responsabilidades. El hombre de las ratas
desvia ese obstaculo improbable que podia hacer volcar el carruaje de la amada; asi,
«confiesa» inconscientemente sus pulsiones asesinas pero, por su parte, la formacion
reactiva indica la persistencia de una preocupacion por el otro que es también una
preocupacion por si mismo, una dignidad, en suma, una humanidad. El melancoélico, en
cambio, es victima de lo inhumano.

De modo que el hombre es bastante mas y menos moral de lo que cree, pero, por
lo mismo, podriamos reconocer un punto de ruptura en el seno de la moralidad hasta
llegar a declarar «inmoral» a la culpabilidad melancdlica. La moralidad del hombre,
incluso en sus fallos de la vida cotidiana, se enunciaria mas bien en términos de
responsabilidad. En frases que suenan extrafiamente freudianas en un filésofo que, sin
embargo, practicamente nunca cita a Freud si no es para desmarcarse de ¢l, Emmanuel

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°5
www.revistaalter.com



Levinas escribe: «La critica de uno mismo es tanto mas severa cuanto mas
rigurosamente se controla uno a si mismo. Este alejamiento de la meta a medida que
uno se acerca a ella es la vida de la consciencia moral. El cruce de exigencias que tengo
para conmigo mismo agrava el juicio que se emite sobre mi, acrecienta mi
responsabilidad» (7). Notemos que dice responsabilidad y no culpabilidad. Levinas
habla a veces —en verdad casi nunca- de culpabilidad, pero me parece que, en el limite,
la considera como presuntuosa por presuponer una libertad inicial (8), mientras que para
¢l la responsabilidad es previa a toda libertad. La clinica y, més aun, la experiencia
analitica, ;no participan de esta vision si se piensa en la grandiosa ruina en la que se
hunde el melancoélico? ;No encontramos ahi un indice de que la culpabilidad por todo el
mal que existe en el universo, que anuncia sin pudor el melancélico, no es la expresion
del reconocimiento de una deuda sino una retirada por relacion a lo acusativo que,
segin Levinas, caracteriza la condicion del sujeto humano en su responsabilidad
irrevocable? Freud no se engafiaba cuando afirmaba que las quejas del melancolico son
en verdad acusaciones dirigidas al objeto bajo la apariencia de autoacusaciones (9). El
goce cruel del melancélico es un repliegue narcisista radical por el cual el sujeto
suspende su responsabilidad bajo el pretexto de la culpabilidad. En efecto, la
responsabilidad esta més bien del lado de la vida y no requiere ninguna autoflagelacion.

Si ahora retomamos por nuestra cuenta la argumentacion de Freud, reconociendo
mas explicitamente que ¢l la presencia del otro en la vida psiquica, nos sentiremos
autorizados a enunciar a la responsabilidad como el estado de base, mientras que la
culpabilidad, que se traduce en necesidad de castigo o en «sentirse enfermo», seria
signo de un exceso de tension conflictual cuya dinamica especifica habria que
determinar en cada caso.

Tal vez el pasaje de una lengua a otra puede, una vez mas, servirnos de guia (nos
gustaria decir «de argumentoy», pero seria forzar el caso). Ahi donde el alemén utiliza
indistintamente Schuld y sus derivados para hablar de deuda, falta, responsabilidad o
culpabilidad, la traduccion francesa introduce matices, incluso diferencias notables entre
al menos dos estados de la deuda. Esa deuda no es reconocida y asumida de la misma
forma seglin uno se sienta culpable o responsable por ella. Por lo demads, el aleméan tiene
también otros términos para la responsabilidad que no guardan relacion con la deuda
(Schuld); los términos utilizados en esos casos —Verantwortung o Verantwortlichkeit-
podrian entenderse como denotando la dimension de «responder de», incluso de
«responder a» (Laplanche), con lo que eso sefiala de una dimension ante todo inter-
locutoria. Ello supone un alivio. En Verantwortung encontramos a la palabra (wort),
mientras que la Schuld nos parece connotar el peso de una «carga», de un importe, de
una cantidad alejada de lo verbal. Asi, nos volvemos a encontrar con una dupla familiar
de la metapsicologia freudiana: la responsabilidad competeria a la representacion de
palabra, mientras que la culpabilidad sefalaria mas bien a la «cosa», de la que uno de
sus posibles destinos es sobrecargar la consciencia a medida que la deuda, desconocida
o rechazada, se degrada en angustia de culpabilidad.

(Qué ocurre en realidad en la linea de tension que, a la vez, une y distingue entre
ellas a la culpabilidad (Schuldhaftigkeit) y la responsabilidad (Verantwortung)? El yo
desconoce su deuda o su falta, pero ella se le pega a la piel, por asi decir, en forma de

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°5
www.revistaalter.com



angustia de culpabilidad. Si acaso el «responder de» puede jugarse sin angustia al
menos durante un tiempo, la responsabilidad puede, sin embargo, convertirse en
angustia de culpabilidad en la medida en que la «carga» (en este caso: la carga
pulsional) no ha podido elaborarse en la relacion con el otro de modo que sea posible
proporcionarle un responsable, que también es alguien «que responde» [répondant], en
el doble sentido de locutor y de hombre de palabra. Sin pretender jugar demasiado con
las palabras, la culpabilidad del hombre ;no es, por lo general, el resultado de una falta
a su palabra? Faltar a su palabra puede entenderse en més de un sentido: el hombre que
no tiene palabra es culpable, soporta la carga pesada de una gran deuda, pero el infans
también es susceptible de un tal destino, el infans sobrepasado por su falta de frases
para articular su respuesta —por mas parcial y defectuosa que sea- al exceso que le viene
del otro, a su «endeudamiento previo a todo préstamoy, para retomar, fuera de contexto,
otra expresion de Levinas. Lo que falta en ambos casos es el sujeto que responde, el
garante. Uno podria consolarse un poco pensando que, a pesar de todo, al desarrollar sus
instancias juridicas reguladoras, la civilizacion humana ha sabido exceptuar al infans
(aqui en el sentido de nifio, de menor) de su responsabilidad legal. Pero lo infantil en
cada uno de nosotros es susceptible de cargarse de culpabilidad por el hecho de carecer
de frases que articulen su relacion a la deuda, su responsabilidad, frases que lo ubicarian
como sujeto capaz de expresar una queja [sujet parlant de une plainte]; esa falta de
frases también lo privaria de la esquiva del lado de la complejidad, del encadenamiento
sin fin, en suma, de la vida; la confrontacién con la cosa indecible amenaza entonces
con adquirir la simplicidad de la muerte. Asi, la tension entre responsabilidad y
culpabilidad podria pensarse como superposicion de la diferencia que existe entre la
facultad del habla (representacion de palabra) y el acaparamiento por «la cosa»
inconciente.

Para decirlo muy brevemente, de lo que cada uno debe responder es de su
humanidad, de su responsabilidad por el otro que es también preocupacion por si
mismo, y lo que transforma la responsabilidad en culpabilidad es no acudir a ese
llamado. El superyo, que conoce bien las mociones reprimidas del hombre hipermoral,
puede, aprovechando esa falta, convertirse en aliado del ello y ponerse tinicamente del
lado de la «pulsion de muerte». Si estamos de acuerdo en que esta pulsion de muerte es
ante todo desligazén, ella se descubre en la ruptura del vinculo contractual de la
humanidad, la anulaciéon del contrato  firmado siempre por adelantado, el
desconocimiento y el repliegue que dan inicio a la eventual hipermoralizacion del
superyo, que conduce a sus ataques sadicos contra el yo (10). La posible deriva hacia la
culpabilidad que descubre la investigacion psicoanalitica sobre la conciencia moral,
hecha ante todo de responsabilidad, tiene que ver entonces con el encierro de lo infantil
en una posicion inarticulable, en un diferencial indecible, a menos que una escucha
disponible le permita reconocer y nombrar su deseo homicida y responder a ¢l
«humanamente hablando». Este movimiento es doloroso y no tiene garantizada una
salida favorable, pero la alternativa es el encierro en una relacidon sadomasoquista o,
peor, en un goce melancoélico interminable.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°5
www.revistaalter.com



Notas

*. «La ruse mélancolique», Libres cahiers pour la psychanalyse, n 18, «Intraitable culpabilité», 2008, p.
75-81. Traduccion: Deborah Golergant. [Revisada en noviembre de 2013].

1. Este articulo contintia la reflexién iniciada en un numero anterior de Libres cahiers pour la
psychanalyse («Accuser réception», LCPP, n 6, «Les secrets de la séduction», 2002, p. 67-80), asi como
en la Revue frangaise de psychanalyse («Culpabilité et responsabilité», RFP, LXVII, n 5, 2003, p. 1633-
1636).

2. D. Scarfone, «Accuser réceptiony, op.cit.

. J.F. Lyotard, Le différend, Editions de Minuit, 1981.

. La palabra alemana Schuld se presta a ambos sentidos.

. Véase S. Freud, Mas alld del principio de placer, OC, v. XVIII, Amorrortu.

. Jaques Hassoun, La cruauté mélancolique, Paris, Aubier, 19957.

. E. Levinas, Totalité et infini, Le livre de poche, Biblio Essais, 1971, p. 1038.

. E. Levinas, Autrement qu ’étre, ou au-dela de [’essence, Le livre de poche, Biblio essais, 1978, p. 198.
9. S. Freud, Duelo y melancolia, O.C. v XIV, Amorrortu.

10. Estos antropomorfismos suponen dificultades, pero tal vez tienen el mérito de hacernos «sentir» mejor
lo tragico de la situacion.

03N DN bW

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°5
www.revistaalter.com



