
ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº6  
www.revistaalter.com 

1 

 
 
 

 
ALTER Nº6 
DESPUÉS	
  DE	
  FREUD 

El	
  estructuralismo	
  frente	
  al	
  psicoanálisis*	
  
Jean Laplanche 

 
 
 
 

 En este seminario, propondré para la discusión un cierto número de temas sin 
buscar ordenarlos de manera sistemática. Eventualmente me referiré a algunos de mis 
escritos, publicados en Psychanalyse à l’Université.  
 
 1. La «ola» del estructuralismo estalló en Europa hace ya más de veinte años. 
Procedente de la lingüística y luego de la etnología, arrastró con ella al psicoanálisis. 
Actualmente está en retroceso. Es tiempo de hacer el balance correspondiente, positivo 
y negativo, desde el punto de vista del psicoanálisis y de su especificidad.  
 
 2. En los Estados Unidos, el psicoanálisis estructuralista lacaniano parece haber 
sido sinónimo de psicoanálisis francés. El «French Freud», ¿es únicamente un Freud 
estructuralista? 
 
 Si el responsable de este seminario forma parte del «French Freud», de ningún 
modo se deja enrolar en el estructuralismo en el sentido en que Lacan lo define: [«los 
efectos que la pura y simple combinatoria del significante impone a la realidad donde se 
produce» (1)]. 
 
 3. En el inglés psicoanalítico, el término «estructural» es utilizado clásicamente 
para designar la parte de la metapsicología que se ocupa de la tópica del aparato 
psíquico (2). Se ha dicho más de una vez que una tal acepción  no tiene nada que ver con 
el estructuralismo. Esta ambigüedad nos permite abrir una cuestión fundamental: una 
tópica estructuralista, incluso topológica, matemática, en el sentido en que lo quisieran 
los lacanianos, ¿es posible y conforme a su objeto? 
 
 Los toros, las cintas de Moebius, los nudos boromeos, etc., proponen figuras 
racionales del objeto del psicoanálisis… Tal vez demasiado racionales, si es cierto que 
evidencian un desprecio hacia  lo que hay de antropomórfico  en toda representación 
imaginaria del aparato psíquico. 
 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº6  
www.revistaalter.com 

2 

 Mi propuesta sería la siguiente: toda tópica es una tópica que parte del yo. Como 
tal, es necesariamente imaginaria, tan necesariamente como que el yo y el aparato 
psíquico se constituyen de forma imaginaria. 
 
 Las representaciones de la tópica, derivaciones metáforo-metonímicas de 
realidades corporales y del orden vital, son necesariamente imperfectas, contradictorias. 
No se puede «delimitar» el yo, y no basta con denunciar sus ilusiones para superarlas o 
abolirlas (3). 
 
 4. En Freud, varios aspectos se prestaron a la interpretación e incluso a la 
anexión estructuralista. Cito: 
 
 a) La noción de fantasma originario, precediendo a la forma en que cada uno de 
nosotros «interpreta» a su manera, como el músico, una partitura preestablecida.  
 
 El conflicto nunca sería más que la forma en que un individuo logra acomodarse 
a «la estructura» (4).  
 
 b) El predominio y la universalidad del Edipo. Este predominio es interpretado 
por Freud como el residuo filogenético de la experiencia de la horda. Conocemos las 
objeciones a esta teoría: 
 
-objeciones históricas; 
-objeciones metodológicas: esta teoría presupone el Edipo que pretende fundar; 
-objeciones psico-fisiológicas: la herencia de experiencias vividas es, con razón, motivo 
de controversia, y más aún la herencia de una experiencia única. 
 
 Si se quiere superar esta interpretación de Freud y conservar el predominio del 
Edipo, uno se ve tentado de ver ahí una necesidad estructural, incluso matemática: el 
«dos», la relación dual, representaría el riesgo de la indiferenciación perpetua entre 
madre y niño; el tercer término, el padre, introduciría separación, orden, lógica, en una 
palabra: la Ley. Tanto mejor ubicado para ello cuanto que está justamente ausente: pater 
semper incertus, el padre muerto, etc. (5) 
 
 c) ¿La estructura edípica se transmite como estructura de una generación a otra? 
Es lo que se pregunta, por ejemplo, R. Girard: « ¿Cómo reproducir un triángulo?». 
Tenemos ahí una lectura apresurada de Freud. No hay ninguna correspondencia 
estructural, ninguna «transformación matemática» racional, que vaya del triángulo 
parental al Edipo del niño. El Edipo no se reproduce a sí mismo. Así, la identificación 
del niño con el padre del mismo sexo no consiste en «ubicarse en la misma posición»: 
Freud es muy escéptico respecto a «la identificación con el rival». La identificación es 
siempre identificación con el objeto de amor. Un Edipo que no fuese sino directo, 
«normal», tendría por resultado una identificación con el objeto: identificación del hijo 
con la madre. Para que el Edipo desemboque en la heterosexualidad es necesario que la 
constelación edípica sea también invertida, es decir, homosexual...! (6) 
 
 d) La noción de castración y su creciente predominio en la obra de Freud (7):  
 
 De teoría sexual infantil (aquélla de Hans), la teoría de la castración se convirtió 
progresivamente en «teoría de Hans y Sigmund» (como hablamos de la «ley de Weber y 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº6  
www.revistaalter.com 

3 

Fechner»). También se convierte en una realidad, pues la  perversión se fundaría en una 
«desmentida de la realidad de la castración». Inversamente, todo sujeto y especialmente 
todo sujeto en análisis, sería conminado a «asumir su castración». La castración, 
fantasma clasificatorio de la «fase fálica» (todo humano es fálico o castrado) se 
convierte en el fundamento de una «lógica fálica», que funciona según el principio 
binario. Esto es así tanto para la forma freudiana simplificada (tenerlo o no), como para 
la forma lacaniana, más sofisticada: «ella es quien no lo tiene; él no es quien no lo 
tiene». Esta formulación es considerada por Safouan y los lacanianos como normativa: 
hay que pasar por ahí para ser «normal». 
 
 e) Más generalmente, una cierta tendencia clasificatoria –a menudo binaria- del 
freudismo, puede ser considerada como un anticipo del estructuralismo: yo y ello, 
dualismo pulsional, clasificación nosográfica, etc. Nosotros no compartimos esta 
opinión, en la medida en que para Freud se trata siempre de cuadros de varias entradas 
y, sobre todo, donde se conserva el sentido de las formas de pasaje, incluso la dialéctica. 
 
 Entre los tipos ideales y la realidad, las «series complementarias» dejan lugar 
para transiciones sutiles y, sobre todo, para síntesis imprevisibles. Por el contrario, un 
psicoanálisis estructuralista se complace en un binarismo jurídico, totalitario y sin 
matices, siempre impregnado de normatividad: 
 
-lo normal y lo neurótico 
-lo neurótico y lo psicótico 
-lo neurótico y lo perverso 
-lo simbólico y lo imaginario 
-el pene y el  falo 
-el análisis del significado y el análisis del significante 
-el  psicoanálisis y la psicología, etc. 
 
 
 5. Para limitarme a dos ejemplos precisos, intenté mostrar cómo un verdadero 
proceso de simbolización – en la vida social, la vida individual o la cura –era más rico, 
más ambiguo y más contradictorio que la asunción unívoca de una posición normativa 
por relación a «la Ley» y  a «la Castración» (8): 
 
 Es lo que encontramos en el caso de los ritos de pasaje y especialmente en la 
circuncisión. La fecundidad de una circuncisión verdaderamente simbolizante resulta de 
su aptitud para incluir, para retomar significaciones múltiples, otorgando todo su lugar a 
la bisexualidad (9). 
 
 Lo mismo para el caso del síntoma fóbico, que a menudo puede considerarse 
como una etapa positiva, simbolizante, especialmente en el niño. En la cura de Hans, el 
trabajo de Freud es el de profundizar y ampliar el síntoma, no el de reducirlo a la 
significación unívoca del miedo a la castración (10). 
 
 6. Más de una vez tuve ocasión de expresarme sobre la cuestión del lenguaje y, 
especialmente, sobre la fórmula de Lacan: «El inconciente está estructurado como un 
lenguaje». Mi distancia por relación a esta fórmula, distancia que siempre marqué 
claramente (11), hoy es incluso mayor: 
 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº6  
www.revistaalter.com 

4 

 a) A pesar de lo que se dice, el lenguaje no está tan estructurado como se quiere 
creer. No es el modelo de una estructura perfecta (12), algorítmica y binaria. 
  
 b) El inconciente no está hecho de palabras sino de huellas de cosas, de modo 
que ahí las palabras mismas no son más que cosas (13). 
 
 c) El funcionamiento inconciente, en su aspecto más radical, es justo lo opuesto 
a la estructura: 
 
- ausencia de negación; 
- coexistencia de contrarios; 
- ausencia de juicio; 
- ninguna «retención» o fijación de las investiduras. 
 
 d) Es evidente que, en el sentido más amplio, el inconciente es un fenómeno de 
significación, pero se trata de una suerte de «lenguaje» que ha perdido tanto su 
intención de significación como su intencionalidad referencial. 
 
 El trabajo analítico consistiría precisamente en restituirle esas dos dimensiones 
(14). 
 
 e) El modelo  de la represión que propuse hace ya tiempo en «El inconciente: un 
estudio psicoanalítico» (15), aún me parece válido a condición de atender, sobre todo, no 
a su secuencia matemática sino a las distorsiones reales que sufre en diferentes 
coyunturas, es decir, a lo que hace que escape a la matemática: 
 
-derivación pura; 
-simbolización; 
-represión (16). 
 
 f) Finalmente, mi fórmula para el inconciente sería, más bien: «El inconciente es 
como- un- lenguaje, pero no estructurado». 
 
 7) La irrupción, la intrusión del estructuralismo logicista en la teoría del 
inconsciente, puede aclararse utilizando los términos «digital» y «analógico»: piénsese, 
por ejemplo, en los dos tipos de esferas de reloj así definidas. El nivel analógico del 
inconsciente es el nivel del yo y de los objetos más o menos totales, que poseen una 
forma. Es lo que algunos desvalorizan con el término de imaginario. El nivel más 
profundo del inconsciente («pulsión de muerte») está mucho más desarticulado, 
formado por elementos discretos, por fragmentos de escenas, brevemente, si se quiere, 
por pedazos disjuntos. Esta discontinuidad del inconsciente pudo hacer inferir que 
funcionaba como una máquina binaria. Pero la discontinuidad del inconsciente, que no 
conoce la negación y deja subsistir lado a lado a todos los elementos mnésicos, no tiene 
nada que ver con la lógica binaria, aquélla de los bits (en el sentido de «binary digits»).  
 
 8) Con esto quiero decir que cualquier intento de hablar del inconsciente en 
general, independientemente de un sujeto concreto (inconsciente de un texto, 
inconsciente de una obra, de una lengua, etc.), me parece de lo más criticable: 
 
-retorno al inconsciente colectivo de Jung; 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº6  
www.revistaalter.com 

5 

-olvido de lo que hay de revolucionario en el método analítico de la interpretación; 
-indulgencia para las divagaciones individuales pseudo-poéticas, los calemburs, los 
delirios, lo puramente arbitrario de la interpretación. Si el juego de palabras del analista 
no está sostenido por el método, «se autoriza tan solo de sí mismo», es decir, del 
inconsciente de su autor. 
 
 9) ¿Existe un pensamiento no binario? ¿Se puede pensar lo impensable? Es lo 
que Hegel nos pedía o, más bien, nos exigía emprender.  
 
  
 
 
Notas 
 
 
*«Le	
   structuralisme	
  devant	
   la	
  psychanalyse»,	
  publicado	
  en	
  Psychanalyse	
  à	
  l’Université,	
  1979,	
  4,	
  
15	
  y	
  en	
  Jean	
  Laplanche,	
  La	
  révolution	
  copernicienne	
  inachevée,	
  Aubier,	
  1992.	
  Traducción:	
  Deborah	
  
Golergant	
  [Revisada	
  en	
  junio	
  de	
  2013].	
  
	
  
1.	
  J.	
  Lacan,	
  «Réponse	
  au	
  rapport	
  de	
  D.	
  Lagache»,	
  Écrits,	
  Paris,	
  Seuil,	
  1966,	
  p.	
  6492.	
  	
  
2.	
  Cf.	
  Hartmann,	
  Kris	
  y	
  Loewenstein,	
  por	
  ejemplo.	
  
3.	
   J.	
   Laplanche,	
   «Hacer	
   derivar	
   la	
   sublimación»	
   en	
   La	
   sublimación.	
   Probemáticas	
   III,	
   Bs.	
   Aires,	
  
Amorrortu,	
  1987,	
  p.	
  [VER]	
  y	
  121-­‐226.	
  
4.	
   J.	
   Laplanche	
   	
   y	
   J.	
   B.	
   Pontalis	
   (1967),	
  Diccionario	
   de	
   psicoanálisis,	
   Labor,	
   1983,	
   Art.	
   «Fantasma	
  
originario».	
  Cf.	
  también,	
  en	
  colaboración	
  con	
  J.	
  B.	
  Pontalis	
  (1964),	
  «Fantasma	
  originario,	
  fantasmas	
  
de	
  los	
  orígenes,	
  orígenes	
  del	
  fantasma»,	
  Gedisa,	
  1968.	
  
5.	
  J.	
  Laplanche	
  y	
  J.B.	
  Pontalis,	
  Diccionario	
  de	
  psicoanálisis,	
  op.	
  cit.,	
  art.	
  «Complejo	
  de	
  Edipo».	
  
6.	
  J.	
  Laplanche,	
  Problemáticas	
  I:	
  La	
  angustia	
  (tercera	
  parte:	
  «La	
  angustia	
  moral»,	
  Amorrortu,	
  1988.	
  
7.	
  J.	
  Laplanche	
  (1980),	
  Problemáticas	
  II.	
  Castración.	
  Simbolizaciones	
  Amorrortu,	
  1988,	
  p.38-­‐88.	
  	
  
8.	
  Ibid.	
  
9.	
  Ibid.,	
  a	
  propósito	
  de	
  la	
  circuncisión	
  	
  a	
  partir	
  de	
  la	
  p.	
  176.	
  
10.	
  Ibid,	
  a	
  propósito	
  de	
  la	
  fobia	
  a	
  partir	
  de	
  la	
  p.	
  273.	
  
11.	
   J.	
  Laplanche	
  y	
  S.	
  Leclaire,	
  «L’inconscient:	
  un	
  étude	
  psychanaltique»,	
  L’Inconscient,	
  Colloque	
  de	
  
Bonneval,	
  Paris,	
  Desclée	
  de	
  Broumer,	
  1966,	
  p.	
  95-­‐117;	
  cf.	
  también	
  Problemáticas	
  IV.	
  El	
  inconciente	
  y	
  
el	
  ello	
  (1981),	
  	
  Amorrortu,	
  1987,	
  p.	
  251-­‐305.	
  
12.	
  J.	
  Laplanche,	
  «La	
  referencia	
  al	
  inconciente»	
  en	
  Problemáticas	
  IV,	
  op.	
  cit.,	
  p.	
  132-­‐140..	
  
13.	
  Ibid.,	
  p.	
  59-­‐64.	
  
14.	
  Ibid.,	
  p.	
  127-­‐128.	
  
15.	
  J.	
  Laplanche	
  y	
  S.	
  Leclaire,	
  op	
  cit.	
  
16.	
  J.	
  Laplanche,	
  «La	
  referencia	
  al	
  inconciente»,	
  op.	
  cit,	
  p.	
  141-­‐142.	
  
  
 


