ALTER

REVISTA DE PSICOANALISIS
INVESTIGACION Y TRADUCCIONES INEDITAS
www.revistaalter.com

* X ok

ALTER N°6
DESPUES DE FREUD

El lenguaje descentrado* [délocalisé] (1)

Alain Costes

«*“Yo soy aquél que ha leido
a Freud”, declaraba Lacan a
Pierre Daix en 1966 cuando
aparecieron los Ecrits» (2).

1. El preconsciente freudiano

A menudo Freud cambi6d sus puntos de vista, sus conceptualizaciones, sus
teorias: el masoquismo dejo de ser secundario para volverse primario; la angustia dejo
de ser consecuencia de la represion para volverse su causa, etc. Como decia
anteriormente (3), Freud era el primero en cuestionarse a si mismo, al punto que podria
sostenerse, sin paradoja, que seria anti-freudiano serle absolutamente fiel. Sin embargo,
si existe un punto sobre el cual Freud nunca cambid de opinion es sin duda la cuestion
de la situacion topica del lenguaje. Desde la correspondencia con Fliess, los «restos
verbales» son asignados al preconsciente y condicionan el devenir consciente:

Pcc. es la tercera inscripcion ligada a las representaciones verbales y corresponde a
nuestro yo oficial. Las investiduras de este Pcc. devienen conscientes de acuerdo a ciertas leyes

4).

Del mismo modo, en el célebre articulo de 1911, «Formulaciones sobre los dos
principios del suceder psiquico», leemos:

...[el pensamiento] solo recibe nuevas cualidades perceptibles por la consciencia por la
conexion a los restos verbales (5).

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6
www.revistaalter.com



Cualquier lector de Freud podra multiplicar las citas: ellas mostraran
incansablemente que el lenguaje compete electivamente al sistema preconsciente.
Demos algunos ejemplos:

...l1a representacion consciente abarca la representacion-cosa mas la correspondiente
representacion-palabra, y la inconsciente es la representacion-cosa sola [...] Ahora también
podemos formular con precision eso que la represion rehtisa a la representacion en las neurosis
de transferencia: la traduccion en palabras... («L’inconscient», OCF.P, XIII, p. 242).

Lo que nunca es mas que la reedicion de esa vieja idea ya presente en la célebre
carta citada anteriormente —sobre la cual Jean Laplanche a menudo llam6 nuestra
atencion —donde puede leerse que:

. el fracaso de traduccion es lo que en clinica llamamos represion (soy yo quien
subraya), idea que encontramos también en La interpretacion de los suerios (1900),
segin la misma metafora de la traduccion:

Un pensamiento inconsciente intenta hacerse traducir en el preconsciente para, luego,
penetrar a la fuerza en la consciencia (soy yo quien subraya).

El texto de 1915 sobre «El inconsciente» contintia sin ninguna ambigiiedad:

Comprendemos que la conexidon con representaciones-palabra no coincide con el
devenir-consciente sino que Unicamente lo vuelve posible; de modo que ella solo caracteriza al
sistema Pcc. (p. 243).

En «Duelo y melancolia» repite nuevamente que:

El inconsciente es «el reino de las huellas mnémicas de cosa (por oposicion a las
investiduras de palabras)» (OCF.P, XIII, p. 278).

Se sobreentiende que éstas Ultimas tienen por «reino» al preconsciente. Y cuando en
1925 Freud reedita La interpretacion de los suerios, recuerda en una nota a pie de
pagina (p.518) que su concepcion de la represion se consolidd desde que reconocid que
el caracter esencial de una representacion consciente es su relacion con los restos de las
representaciones verbales, antes de remitir al articulo ya citado de 1915 sobre «El
inconscientey.

2. El extravio lacaniano

Resumiendo, es demasiado facil probar la evidencia, a saber, que a lo largo de
toda su obra Freud siempre localizo a las representaciones- palabra en el sistema
preconsciente. Si estoy obligado a recordar este lugar comun es porque, dese la década

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6
www.revistaalter.com



de 1950, Lacan no dejo6 de introducir la confusion mas extrema en torno a esta cuestion,
al punto que numerosos neofitos, habiendo leido solo a Lacan, siguen estando
persuadidos de que Freud ubicaba sin ambages a las palabras en el inconsciente. De esto
da prueba recientemente, con una franqueza poco comun, un analista francés que
recuerda sus comienzos en el medio psicoanalitico:

...Cuando uno se ha formado analiticamente en Francia en un ambiente lacaniano, uno
se frota los ojos cuando, al volver a Freud, lee con todas sus letras que las representaciones-
palabra no tienen lugar en el inconsciente, que ahi solo tienen lugar las representaciones-cosa.
Entonces una de dos: o bien Freud dice cualquier cosa (hipdtesis que, por mi parte, descarto), o
bien somos victimas de lo que podria llamarse, parafraseando a Jean Laplanche, el extravio
lacaniano. Digo bien: extravio, y no simplemente error (6).

En efecto, «errar» seria perdonable: cualquiera puede equivocarse, mientras que
«extraviary, al menos como transitivo, implica la idea de arrastrar a los otros consigo en
el mismo error. De eso se trata en este caso particular, pues es impensable que Lacan
haya ignorado la posicion invariable y muchas veces reiterada de Freud sobre este
punto. Por lo demaés, veremos que las raras explicaciones que Lacan aporta con desgano
sobre esta cuestion nodal, no dejan ninguna duda al respecto: en este caso Lacan sabe
que no es freudiano.

Aun cuando algunos de sus oyentes se cuestionaran sobre ello muy rapidamente
(volveré sobre esto), la mayoria, y tal vez los mas brillantes, no ird a verificar lo que
Freud decia verdaderamente: un discurso tan seductor imponia confianza. Es asi, por
ejemplo, que un espiritu tan erudito y penetrante como Frangais Tosquelles llegara a
escribir en todo candor:

Habiamos entendido la frase de Freud, el inconsciente estd estructurado como un
lenguaje, como una imagen freudiana para hacerse entender mejor, sin captar que se trataba de
la estructura misma de la realidad psiquica (7) (Soy yo quien subraya).

Un lector de Freud poco cuidadoso podra pensar que la cuestion de saber si las
palabras se encuentran en el preconsciente o en el inconsciente importa poco, y que esta
discusion tiene un aspecto de controversia sobre el sexo de los dngeles. Ahora bien, no
se trata en absoluto de una cuestion accesoria para el pensamiento psicoanalitico: por el
contrario, ella es determinante tanto en el plano tedrico como en el plano clinico,
especialmente a propdsito de la interpretacion.

Desde este punto de vista, el ejemplo de la interpretacion de los suefios es muy
esclarecedor. A partir del analisis de suefios, Freud extrae una concepcion
«estratificada» del aparato psiquico: €ste incluiria por lo menos un nivel inconsciente y
un nivel preconsciente, que estarian separados por lo que llama una «censura». Ciertos
pensamientos, o mas bien deseos que pudieron ser concientes en el estado de vigilia,
deben someterse a una «traduccion» segun el modo de expresion del suefio, que utiliza
de manera electiva las representaciones-cosas. Esta «traduccidony» en imagenes es lo que
Freud llama «trabajo del suefio», trabajo que compara a la creacidon de un jeroglifico o,
dicho de otro modo, a la conversion de una secuencia lenguajera en representaciones-
cosa.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6
www.revistaalter.com



Los primeros pensamientos del suefio que se descubren por el andlisis a menudo
sorprenden, en efecto, por su disposicion inhabitual; no parecen presentarse en las formas
lingiiisticas sobrias de las que por lo general se sirve nuestro pensamiento; por el contrario, son
representadas de una manera simbolica por comparaciones y metaforas, en cierto modo en una
lengua poética y grafica (8).

Si interrumpimos aqui esta cita, podria encontrarse algun lector inclinado a
«comprender» que Freud ve al sofante como un «poeta», es decir, alguien que se
expresaria con palabras, palabras metaforicas —ciertamente- jpero palabras! Este lector
nos explicard que cuando Freud emplea el término «imagen», es en el sentido en que
decimos que toda metafora «hace imagen» [«fait image»] y que, por lo tanto, el suefio
tomaria prestado un lenguaje «grafico», pero en el sentido lenguajero del término. Asi,
se haria decir a Freud que las palabras, y sobre todo los significantes, pertenecen al
sistema inconsciente.

Por lo demads, no hay ninguna necesidad de inventar un lector de ficcion: el
propio Lacan, en su articulo mas conocido, no teme afirmar al mismo tiempo — sin que
ello le parezca paraddjico- que el suefio es comparable a un jeroglifico y que su
estructura estd hecha de lenguaje, jpuesto que el jeroglifico se deja traducir en lenguaje!
Ello es leer a Freud exactamente al revés, porque éste ultimo compara el trabajo del
suefio con la produccion de un jeroglifico a partir de una frase —por lo tanto su
«traduccion» en imagenes- mientras que Lacan habla de la operacion inversa, aquélla de
la «lecturay» del jeroglifico.

Como las figuras sobrenaturales del barco en el techo o del hombre con cabeza de
virgule, expresamente evocadas por Freud, las imagenes del suefio solo deben recordarse por su
valor de significantes, es decir, por lo que permiten deletrear del «proverbio» propuesto por el
jeroglifico del suefio. Esta estructura de lenguaje, que hace posible /a operacion de la lectura,
esta en el principio de la significancia del suefio, de la Traumdeutung (9) (Yo subrayo).

iPeor! En este mismo articulo, Lacan avanza un paso mdas en esa direccion
totalmente equivocada, pues €l mismo propone otra comprension «grafica», siempre
para referirse al trabajo del suefio:

Decimos que el suefio es comparable a ese juego de salon en el que se debe hacer
adivinar a los espectadores un enunciado conocido Unicamente a través de una puesta en escena
muda (10).

Un lector un poco ingenuo podria creer que esta frente a un pasaje donde Lacan
ipor fin se atendria a la teoria de Freud! De hecho, una «puesta en escena muda»,
sugerida por gestos y mimicas, depende de representaciones-cosas y no de
representaciones-palabras. Pero cuando se tiene mas experiencia leyendo a Lacan ya no
se espera eso: uno se pregunta, mas bien, qué pirueta usara para restablecer a su querido
significante lingiiistico |y asegurar que lo unico que hace es repetir a Freud! Ello ocurre
incluso en los contextos menos propicios, como aqui. Continuemos la lectura de su
articulo:

Que el suefio dispone de la palabra no cambia nada, ya que para el inconsciente ella es
solo un elemento mas de puesta en escena. El juego y el suefio solo prueban que son una
cuestion de escritura y no de pantomima cuando tropiezan con material taxativo para representar
las articulaciones logicas de la causalidad, la contradiccion, la hipotesis, etc. Los procedimientos
sutiles que el sueflo revela emplear para representar sus articulaciones légicas, de una forma

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6
www.revistaalter.com



mucho mas artificial que la que generalmente encontramos en el juego, son para Freud el objeto
de un estudio especial donde, una vez mas, se confirma que el trabajo del suefio sigue las leyes
del significante (11).

Salgamos de este paréntesis y retomemos el texto de Freud donde lo dejamos,
después de que nos habla del trabajo del suefio en términos «graficos». Freud también
va a proponernos una comparacion, pero en ella queda claro que las palabras son
retraducciones en un lenguaje no lingiiistico, un «lenguaje» que, por lo tanto, no podria
seguir a priori «las leyes del significantey.

El contenido del suefio consiste casi siempre en situaciones visualizables; por lo tanto,
los pensamientos del suefio deben recibir primero una acomodacion que los vuelva utilizables
por este modo de figuracion. Por ejemplo, imaginemos que se nos pide reemplazar las frases de
un editorial politico o de un alegato ante un tribunal por una seriec de dibujos; entonces
comprendemos facilmente las modificaciones que el trabajo del suefio debe hacer para tener en
cuenta la figurabilidad en el contenido del suerio (12) (Es Freud quien subraya).

En efecto, si el trabajo del suefio solo descansa en las palabras, ;por qué
tendriamos necesidad (con Freud) del concepto de «figurabilidad» (13). Tenemos ahi
una pregunta que sigue esperando respuesta. Freud parte mas bien de la existencia de
representaciones-cosa en el inconsciente y, si se lee de buena fe, es absolutamente
imposible hacerle decir lo contrario.

Ciertamente, puede ocurrir que representaciones-palabra se encuentren
reprimidas en el inconsciente (olvido de palabras): en este caso —Freud lo repite muchas
veces- esas palabras son tratadas como representaciones-cosa, lo que significa
especialmente que, de ser estructuras «cerradasy», se vuelven estructuras «abiertasy (ver
nuestro Anexo I) (14). Por lo demas, es por ello que estas representaciones-palabra (que
entonces han perdido temporalmente ese estatuto) pueden ser desglosadas en fonemas,
reensambladas, condensadas, reordenadas, etc., como membretes o juegos de cubos:
COMO COSas.

Siempre en ese famoso articulo sobre «El inconsciente», Freud evoca ese
cambio de estructura a propdsito de la esquizofrenia, que compara al suefio:

En la esquizofrenia las palabras son sometidas al mismo proceso que crea las imagenes
del suefio a partir de pensamientos latentes del suefio, y que hemos llamado proceso psiquico
primario (p. 239).

Y en «Complemento metapsicoldgico a la doctrina del suefio» [«Complément
métapsychologique a la doctrine du réve», p. 253] precisa una vez mas:

Por La interpretacion de los suerios, conocemos la forma en que procede la regresion de
los restos diurnos preconscientes en la formacion del suefio. Los pensamientos son
transformados en imagenes —en su mayor parte visuales-, de modo que las representaciones-
palabra son reducidas a las representaciones-cosa correspondientes, como si una toma en
consideracion de la presentabilidad dominara el conjunto del proceso.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6
www.revistaalter.com



3. El inconsciente estructurado como...

En resumen, es notable que Freud no deja de asociar el lenguaje a los procesos
secundarios, al preconsciente y al devenir consciente. En un sentido, ello justifica
plenamente la insistencia de Lacan en recordar la posicion central del lenguaje en la
cura psicoanalitica, pero ciertamente no en el sentido de que el inconciente tendria
directamente la posibilidad de la palabra: mas bien en el sentido de que se trata de
ofrecer al paciente un marco Optimo donde podrd «traducir» en palabras sus
representaciones-cosa o encontrar al fin «las palabras para decirlo», segin la feliz
expresion de Marie Cardinal. Ningin psicoanalista puede dejar de adherir a este
proyecto de verbalizacion, y no dudamos que ese consenso debe mucho a Lacan, a su
«Discurso de Romay y a su preocupacién por recentrar el freudismo en el lenguaje. Pero
todo ello no implica en absoluto que las representaciones-palabras pertenezcan al
sistema inconsciente, todo lo contrario.

Mientras se conserva el «como» en la proposicion segun la cual «el inconsciente
esta estructurado como un lenguaje» -féormula repetida cientos de veces como un
hechizo durante los seminarios-, la gran mayoria de los psicoanalistas freudianos de las
diferentes escuelas estan dispuestos a aceptarla o, por lo menos, a discutirla. En efecto,
la experiencia analitica hace «sentir» una suerte de intima coherencia en todo
analizando, coherencia que puede parecerse a una configuracion estructural, organizada
y, por qué no, hasta cierto punto administrada como un lenguaje. Tenemos ahi una
analogia que puede sostenerse y que es posible encontrar, en diversas formas, en el
propio Freud. Presento dos ejemplos:

a) Sin duda, el concepto muy poco empleado de determinismo psiquico
permitiria dar crédito a un inconsciente freudiano estructurado como un lenguaje.
Ignoro por qué este concepto tiene mala prensa (15). Podemos entender esta
desconfianza si se trata de hablar de los actos psiquicos en términos de una causalidad
simple. Pero yo nunca he leido semejante simplificacion en Freud. Si él no teme dedicar
el ultimo capitulo de su Psicopatologia de la vida cotidiana al determinismo psiquico
es, sobre todo, porque le interesa afirmar que fodos los actos psiquicos —suenos,
sintomas, lapsus, actos fallidos y, especialmente, ocurrencias- tienen un sentido
inconciente, incluso en el caso en que se pide a alguien decir una lista de nimeros «al
azary, porque justamente sus respuestas no deben nada al azar. Para Freud, el
determinismo psiquico es la apuesta por el sentido contra la incoherencia, por ejemplo
contra quienes aun hoy creen que los suefios son producto de la agitacion desordenada
de impulsiones cerebrales durante el dormir. Asi, puede decirse que Freud es
estructuralista avant la lettre: su aparato psiquico estd estructurado y, puesto que en ¢l
circula el sentido, ;por qué no comparar esa estructura con un lenguaje? Tenemos ahi
una comparacion que, sin forzar los textos, me parece sostenible, en los limites propios
a toda comparacion.

b) De una manera distinta, mas parcial, los fantasmas inconcientes que Freud
concibe como «altamente organizados», y cuya organizacion compara a aquélla del
preconsciente, también pueden contribuir a fundamentar la famosa comparacion
lacaniana:

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6
www.revistaalter.com



Entre los retofios de las mociones pulsionales inconcientes que tienen el caracter
descrito, estan los que reunen en ellos determinaciones opuestas. Por un lado, aparecen
altamente organizados, exentos de contradiccion; han aprovechado todo lo adquirido por el
sistema Cc y nuestro juicio apenas los distinguiria de las formaciones de ese sistema. Por otro
lado, son inconcientes y no pueden devenir concientes. De modo que cualitativamente
pertenecen al sistema Pcc pero, de hecho, pertenecen al Icc [...]. Uno no puede dejar de
compararlos a los mestizos de las razas humanas que, en general, se parecen ya a los blancos,
pero que revelan su ascendencia de color por algin rasgo llamativo y, por tal razon,
permanecen excluidos de la sociedad y no gozan de ninguno de los privilegios de los blancos.
De esta indole son, tanto en los normales como en los neurdticos, las formaciones de la fantasia,
que hemos reconocido como estados preliminares tanto de la formacion del suefio como de la
del sintoma y que, a pesar de su alta organizacion, permanecen reprimidas y, en tanto que tales,
no pueden devenir concientes (16).

Este pasaje permite pensar que al menos wuna parte del inconciente puede
considerase estructurada como el preconsciente, siendo éste, como hemos visto, el
lugar psiquico del lenguaje. Pero ello no resuelve la cuestion de saber si lo que se aplica
a los fantasmas originarios se aplica también a toda la extension del inconciente: ain
hoy se discute mucho al respecto. Y cuando se aborda la segunda topica y uno debe
pronunciarse sobre la naturaleza, estructurada o no, del Ello, las opiniones negativas
parecen prevalecer.

Pero si se tratara unicamente de eso no podriamos hablar de «extravio
lacaniano»: lo que resulta problematico es la cuestion del estatuto topico, del «lugar»
psiquico del lenguaje. Lacan —que se cuida mucho de no abordar esta cuestion- no deja
de alternar las proposiciones moderadas con las aserciones mas contrarias a los textos
de Freud, sin dejar de reclamarse freudiano. Veamos, por ejemplo, tres paginas del
Seminario del 14 de marzo de 1956 (Seminario 111):

-Pagina 185: nos topamos con una afirmacion absolutamente inadmisible para
quien conozca la «doctrina freudianay, que, sin embargo, se da por sentada:

El andlisis aporté una gran luz sobre lo preverbal. En la doctrina analitica, esta
esencialmente ligado al preconsciente.

(Qué analista freudiano podria apoyar esta afirmacion? No se presenta ninguna
referencia bibliografica, jy me gustaria mucho que alguien la encuentre! Pero incluso si
existiese, ella seria la excepcion y no podria representar a la «doctrina» freudiana, que
constantemente enuncia justamente lo contrario, a saber, que el preconsciente no estd
constituido por lo «preverbal» sino por lo verbal.

Luego Lacan evoca lo Imaginario y sus contenidos antes de criticar un «error
grosero» de la escuela psicoanalitica americana, que pretende que «debe haber alguna
relacion entre la neurosis y la psicosis, entre el preconsciente y el inconsciente». Error
«tanto mas grosero», protesta Lacan, cuanto que:

No hay nada sobre lo que Freud insista mas que sobre la diferencia radical entre el
inconsciente y el preconsciente (p. 186-187).

Una afirmacion como esa solo puede dejar indiferentes a aquéllos de sus oyentes

que nunca han leido a Freud. Los demas recordaran, entre otros, este pasaje:

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6
www.revistaalter.com



No seria exacto imaginar que el Icc permanece en reposo [...] o afirmar que el comercio
entre los dos sistemas se limita al acto de la represion [...] Por el contrario, el Icc esta vivo;
puede desarrollarse y mantiene con el Pcc una gran cantidad de relaciones, por ejemplo aquélla
de la cooperacion. En resumen, debemos decir que el Icc se extiende a los llamados retofios, se
deja alcanzar por los hechos de la vida, ejerce una constante influencia sobre el Pcc y, a su vez,
esta sometido a su influencia (p.230-231). (Soy yo quien subraya).

Este texto es un extracto del articulo sobre «EI inconciente» titulado justamente:
«El comercio entre los dos sistemas» (17), y el pasaje que le sigue es precisamente aquél
sobre los fantasmas inconscientes «altamente organizados». Asi, la contradiccion
deviene tal que, si Lacan quiere a como de lugar conservar la impermeabilidad de los
sistemas Pcc/Icc, entonces debemos renunciar a ilustrar la estructuracion del
inconsciente a través de los fantasmas originarios, ya que para Freud esos fantasmas
«altamente organizados» son justamente una prueba del «comercio entre los dos
sistemas», es decir, de la relativa permeabilidad de la censura.

Lacan prosigue comentando su célebre formula:

Si digo que todo lo que pertenece a la estructura analitica tiene estructura de lenguaje,
ello no quiere decir exactamente que el inconsciente se expresa en el discurso. La
Traumdeutung, la Psicologia [sic] de la vida cotidiana y el Chiste lo vuelven transparente.
Ninguna elaboracion de Freud es explicable a menos que veamos en el fendmeno analitico
como tal, cualquiera que éste sea, no un lenguaje en el sentido de un discurso —nunca he dicho
que fuera un discurso-, sino algo estructurado como un lenguaje (p. 187).

Esta proposicion en forma de aclaracion se puede considerar como moderada,
incluso tranquilizadora: Lacan insiste en el «como» y no hace decir a Freud nada que no
hubiera dicho. Esto no dura més que juna pagina! Después de un desarrollo sobre el
«signo» y la «huella», Lacan retoma su estilo inimitable:

Pero en la medida en que forma parte del lenguaje, el significante es un signo que
remite a otro signo, que como tal esta estructurado para significar la ausencia de otro signo, es
decir, para oponerse a ¢l en una pareja [...] Este caracter del significante marca de manera
esencial todo lo que es del orden del inconsciente. La obra de Freud, con su enorme base
filologica que interviene incluso en la intimidad de los fendmenos, es absolutamente impensable
si no se coloca en primer plano la dominancia del significante en los fendmenos analiticos
(p.188) (Soy yo quien subraya).

Una vez mas, los oyentes de ayer (y los estudiantes de hoy) que hayan
escuchado (o leido) ese discurso no dudardn —como en su tiempo el querido Tosquelles
(supra)- de que para Freud jsolo habia significante a propdsito del sistema inconciente!
Como siempre, Lacan procede por afirmaciones intempestivas, repite incansablemente
la misma formula y asegura que Freud nunca dijo otra cosa. Naturalmente ello no es asi,
pero muchos lo creyeron y atin lo creen. Como escribia recientemente Jacques André:

Una de las figuras mas redundantes de la retorica de Lacan es hacer decir a Freud lo que
¢l mismo afirma (18).

Y si en la década de 1950 podia «funcionar» una estrategia tan tosca es porque,
después de su célebre exhortacion a un «retorno a Freud», jLacan se dirigia a quienes
nunca lo habian leido! Hay que decir que la traduccion francesa de la obra de Freud
todavia era muy deficiente, cosa que hoy en dia ya no sucede.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6
www.revistaalter.com



4. El Coloquio de Bonneval

Sin embargo, no todos se dejaron engafiar. En los afios 1958-1959, un numero
creciente de psicoanalistas no dejaran de llamar la atencion de Lacan sobre varios textos
donde Freud asignaba constantemente el lenguaje al preconsciente y no al inconciente.
El VI Coloquio de Bonneval (19), del 30 de Octubre al 2 de Noviembre de 1960,
ciertamente marca el tiempo mas intenso de esta controversia y, en la medida en que no
ha sido del todo disipada, vale la pena detenernos un poco en ella.

Henry Ey, importante figura de la psiquiatria francesa de la época, organizaba
esporadicamente un coloquio en torno a una cuestion central: aquel afo se trataba de
«El inconciente». Las actas, publicadas en 1966, reunian las comunicaciones de André
Green, René Diatkine y Conrad Stein, asi como las de dos filésofos (Alphonse de
Waelhens y Paul Ricoeur), un socidlogo (Henri Lefebvre) y, por supuesto, numerosas
figuras importantes de la psiquiatria: Georges Lantéri-Laura, Sven Follin, Claude Blanc,
Eugene Minkovski, René Angelergues y Frangois Tosquelles, especialmente. Lacan
también se encontraba presente, pero no estaba previsto que pronuncie una conferencia.

De hecho, ese coloquio memorable girard esencialmente alrededor de la cuestion
de la topica, del lugar psiquico del lenguaje, y es a Jean Laplanche y a Serge Leclaire a
quienes les toca pronunciar la comunicacion central, que pone a Lacan entre la espada y
la pared. Ese texto se titula «El inconsciente: un estudio psicoanalitico» y ocupa 85
paginas de las Actas del coloquio, incluyendo la discusion. Se lo encuentra
integramente —aunque sin la discusion- en las Problematicas IV (20) de Jean Laplanche.

Ante la intensidad de las polémicas —Henri Ey se disculpa en el prefacio por el
hecho de haber podido permitir «que ese simposium se vuelva un circo»- Laplanche se
vera obligado a desmentir que su texto habia sido escrito a posteriori, como lo insinua
Lacan en su texto-respuesta (p. 161), cuando es su propio texto el que fue redactado
cuatro afios después, a pedido de Henri Ey. Y para que se sepa bien quién dijo qué,
Laplanche precisara las secciones de su comunicacién que son de su pluma y aquéllas
que fueron escritas por Serge Leclaire. Menciono todo esto para dar una idea de la
atmosfera cargada de la época.

Esta comunicacion central sigue siendo de actualidad y, mientras se mantenga la
confusion entre lo que dice Lacan y lo que verdaderamente dijo Freud, lo seguird
siendo. AUn hoy hay que remitirse a ella para comprender el psicoanalisis francés
contemporaneo.

La referencia mas importante de los conferencistas, ademas de la clinica (ver el
analisis del, desde entonces célebre, suefio del unicornio, que debemos a Leclaire), es
ese ineludible articulo de los escritos metapsicoldgicos: «El inconcientey:

El texto de Freud sobre «El inconsciente» enmarca de manera tan rigurosa el tema
propuesto, que sin duda podriamos contentarnos con seguir, comentandolas, todas sus etapas

(p.103).

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6
www.revistaalter.com



Laplanche esboza este programa antes de dar paso a la clinica. Luego lo retoma
para decir lo que cualquiera puede leer en el texto, aunque sea, como dice Jean Marc
Dupeu, «frontandose los ojos»:

El analisis precedente conduciria, siguiendo a Lacan, a identificar eso que Freud llama
el proceso primario, la libre circulacion de la energia libidinal segtn las vias del desplazamiento
y la condensacion, con las leyes fundamentales de la lingiiistica.

Quedandonos en esta concepcion demasiado simple tropezariamos con las mas graves
objeciones, y es en el propio texto de Freud donde las encontramos expuestas de la manera mas
clara. En efecto, Freud hablé explicitamente del lenguaje, pero lo que pone en relacion con el
lenguaje es esencialmente el sistema preconsciente y el proceso que lo caracteriza: el proceso
secundario que, precisamente, opone sus diques y sus rodeos al libre juego de la energia
libidinal (p. 115).

Laplanche cita los textos que he recordado antes. Incluso intentard —y Leclaire
mas todavia- volver compatibles hasta donde sea posible la teoria lacaniana y el corpus
freudiano. Pero en la discusion general que sigue, todos los analistas que intervienen
coinciden por lo menos en el punto que nos interesa aqui:

-Conrad Stein: «Estoy de acuerdo con los conferencistas en que el inconsciente es tan
real como el preconsciente; que son a la vez letra y sentido a condicion de que la letra del
inconsciente no sea la misma que la del preconsciente; que el inconsciente esta estructurado
como un lenguaje a condicion de que ese lenguaje no sea la lengua [...]. No creo que las
palabras constituyan la parte mas esencial del inconsciente, ni que los elementos constitutivos
del inconsciente se articulen segun la gramatica de la lengua. Creo, mas bien, que los elementos
del inconsciente son representaciones de pulsiones que, en la medida en que son del orden del
lenguaje, estarian ligados a fendmenos, o tal vez a grupos de fendmenos, pero nunca a palabras
en tanto que tales [...]. Se puede decir que el inconsciente esta estructurado como un lenguaje a
condicion de reconocer que ese lenguaje posee unas caracteristicas particulares que lo
diferencian radicalmente de la lengua, caracteristicas que hacen que nos sea dificil traducirlo en
la lengua» (p. 134-136) (Yo subrayo).

-André Green: «Destaquemos inmediatamente que lo que se afirma no es que la
estructura del inconsciente es la del lenguaje, sino que éste esta estructurado como aquél. Desde
entonces se plantea el problema del limite de estas comparaciones y de su legitimidad» (p. 144).
[Luego Green reprocha a los conferencistas haber cedido en otros puntos, especialmente haber
abandonado el punto de vista econdmico (fundamental para Freud), asi como haber descuidado
las distinciones freudianas de los diversos tipos de representaciones psiquicas]. «Ahora bien,
Laplanche y Leclaire, en su deseo de reducciéon a lo simbdlico, no marcan claramente la
distincion entre representaciones de cosas y representaciones de palabras y anulan su diferencia
al reducirlas al significante» (Desde ahora, los textos entre corchetes seran mis comentarios de
las citas).

En su respuesta final, Leclaire justificara su texto diciendo que, en efecto, el
punto de vista econdomico ya casi no le parece pertinente. Mas bien, estard de acuerdo
con Stein, de quien citara el pasaje aludido precisando: «suscribo lo que dice» (p. 171).

Lebovici y Diatkine solo evocaradn la cuestion del lenguaje en la discusion de su
propia comunicacion, y sera para expresar su profundo desacuerdo con una concepcion
del desarrollo psiquico del nifio que se forja bajo la férula del significante. Ellos son,
sobre todo, los tUnicos que recordaran al olvidado de este Coloquio, el pobre

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6
www.revistaalter.com



«significado», sefialando que «el significante solo puede organizarse al mismo tiempo
que el significado» (p. 91).

El Unico que apoyard incondicionalmente a Lacan (tal vez con Leclaire, cuyas
posiciones no parecen suficientemente definidas (21)) es Francgois Perrier, que ya estaba
muy comprometido con la causa lacaniana.

(Qué fue de la respuesta de Lacan? Y bien, en una escena que ningun director de
comedia italiana se hubiese resistido a rodar, el magnetéfono del Coloquio se
descompone jen el momento de su intervencion! Como dijimos, la «respuesta» de
Lacan fue redactada cuatro afios mas tarde: el contexto de Bonneval ya estaba lejos y su
texto no respondia en absoluto a la cuestion topica del lenguaje. Se lo puede encontrar
en los Ecrits con el titulo: «Position de I’inconscient» (p. 829-850).

5. Lo sé perfectamente, pero aun asi...

Lo cierto es que Lacan habia evitado responder a los objetores de Bonneval jun
ano antes de Bonneval! En efecto, el 2 de Diciembre de 1959, en el Seminario de Lacan,
Pontalis habia pronunciado una exposicion que abordaba la cuestion de la tdpica
freudiana. La semana siguiente —o sea el 9 de Diciembre de 1959- Lacan intenta una
respuesta:

Y asi mismo habran podido notar, por ejemplo en las recientes declaraciones de
M.Lefévre-Pontalis, la citacion, en su caso meritoria puesto que no sabe aleman, de términos en
cuya exposicion hace intervenir la agudeza para plantear la cuestion, diria, contra mi doctrina.
Se trata de ese pasaje del articulo de Freud, «El inconsciente», donde la representacion-cosa,
Sachvorstellung, se opone en cada momento a la representacion-palabra, Wortvorstellung
(Séminaire VII, p.56).

Manifiestamente, Pontalis se habia anticipado a los expositores de Bonneval
apoyandose en el mismo texto de Freud: el articulo de 1915 sobre «El inconscientey.
Lacan prosigue:

Hoy no entraré en la discusion [la cual no serd abordada jamas] de lo que permitiria
responder a ese pasaje a menudo invocado, al menos como un punto de interrogacion [lo que es
un litote], por aquéllos de ustedes a quienes mis lecciones incitan a leer a Freud [lo que Lacan,
que ensefiaba un «retorno a Freud», no deberia temer] y que les parece oponerse al acento que
pongo en la articulacion significante como lo que aporta la verdadera estructura del
inconsciente.

Luego de todos estos rodeos, Lacan finalmente aborda, aunque por encima, la
cuestion del lugar psiquico de las representaciones-palabra en Freud:

Ese pasaje parece ir en contra de lo que propongo, al oponer la Sachvorstellung, como
perteneciente al inconciente, a la Wortvorstellung, como perteneciente al preconsciente. Solo
quisiera pedirles a aquéllos de ustedes que detienen ahi —tal vez la mayoria de ustedes no van a
comprobar en los textos de Freud [el tono se vuelve casi amenazante] lo que les planteo aqui en
mi comentario- que lean de un tiron, de corrido, el articulo «Die Verdrangung», «La represiony,

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6 11
www.revistaalter.com



que precede al articulo sobre el inconsciente y luego ese articulo mismo, antes de llegar a ese
pasaje [es precisamente el recorrido que siguieron Laplanche y Leclaire en Bonneval].

Para los otros [por lo tanto para quienes no consideren util leer a Freud], indico que se
relaciona expresamente con el problema que plantea a Freud la actitud esquizofrénica, es
decir, la prevalencia extraordinaria, manifiesta, de las afinidades de palabras en lo que podria
llamarse el mundo esquizofrénico (Séminaire, VII, p.56).

Subrayo esas ultimas lineas, jque merecen ser resaltadas en rojo! Porque uno
puede leer y releer una y otra vez el articulo de Freud en cuestion «frotdndose los ojos»:
es absolutamente imposible atribuir a los esquizofrénicos, o al «mundo esquizofrénico»,
la localizacion del lenguaje en el preconsciente.

Es verdad que Freud, en los parrafos que preceden al tema de la esquizofrenia —
y, efectivamente, es analizando como las palabras son tratadas por esos pacientes que
adquiere esta certeza que presenta como una subita revelacion- recuerda lo siguiente:

He aqui que de pronto creemos saber en qué se diferencia una representacion
consciente de una representacion inconsciente [...] La representacion consciente esta formada
por la representacion-cosa mas la correspondiente representacion-palabra, la inconsciente es la
representacion-cosa sola. El sistema Icc contiene las investiduras de cosa de los objetos, las
primeras y verdaderas investiduras de objeto; el sistema Pcc aparece por el hecho de que esa
representacion-cosa es sobreinvestida por la conexién con las representaciones-palabra
correspondientes [...] Ahora también podemos formular con precision lo que, en las neurosis de
transferencia, la represion rehisa a la representacion: la traduccion en palabras...
(«L’inconscient», OCF.P, XIII, p. 242) (Soy yo quien subraya).

A decir verdad, esta revelacion es solo una reminiscencia, porque Freud no hace
mas que redescubrir la idea de que las palabras forman parte del consciente-
preconsciente. También aqui, como en toda su obra, este punto de vista topico es
inmediatamente relacionado a la neurosis de transferencia, es decir, a la neurosis y
evidentemente no a la esquizofrenia. La discusion sobre el lenguaje de la esquizofrenia
de ningiin modo puede servir de pretexto para atribuir a esta patologia lo que Freud
dice sobre la «neurosis de transferencia». Su razonamiento es claro: el hecho de que el
esquizofrénico trata a las palabras como cosas le hace comprender de repente, por
contraste, que el neurodtico las aparta por la represion, es decir, reprimiendo las
representaciones-cosa solas «en el reino del inconsciente». Y si acaso el neurdtico debe
reprimir palabras, entonces —como dije antes- ellas son tratadas como
representaciones-cosa, como también ocurre en el caso del suefio. De ahi la redefinicion
de represion —y ;quién reprime si no el neurdtico?- como una falta de «traduccion en
palabrasy.

La lectura groseramente equivocada de Lacan no puede atribuirse a un descuido:
responde a los fundamentos de su teoria del significante en sus relaciones con el
inconsciente. Si Lacan hubiese tomado en serio esa gran cantidad de textos freudianos
en los que se apoyaban algunos de sus discipulos para confrontarlo incesantemente, toda
su teoria lingiiistico- psicoanalitica se hubiera venido abajo inmediatamente. De ahi,
también, esa corta respuesta equivocada del Seminario VII, acompanada por un tono
amenazante destinado a disuadir a quienes tuvieran la presuncion de verificar lo que
Freud realmente dijo.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6
www.revistaalter.com



Lacan percibe tan bien el peligro que, a pesar de todo, cinco minutos después —
en el mismo Seminario del 9 de Diciembre de 1959- hara una breve y, hasta donde sé,
Unica concesion:

Luego tal vez tengamos la ocasion de volver sobre este texto, pero observen que en la
solucion que parece proponer, oponiendo la Wortvorstellung a la Sachvorstellung, hay una
dificultad, un impasse, que el propio Freud sefiala [pero buscaremos en vano ese pasaje], y que
se explica por el estado de la lingiiistica de su época. No obstante, comprendié admirablemente
y formul6 la distincion que debe hacerse entre la operacion del lenguaje como funcion, a saber,
en el momento en que se articula y, en efecto, desempena, un rol esencial en el preconsciente, y
la estructura del lenguaje, segtn la cual se acomodan los elementos que actian en el inconciente
(p. 57) (Yo subrayo)..

No necesito decir que el distinguo lenguaje como funcion/lenguaje como
estructura, jno debe nada a la pluma de Freud! Més bien recordemos un tipo de
razonamiento que pronto encontramos en nuestro camino. Ahi reconocemos el proceder
descrito por Freud del «lo sé¢ perfectamente...pero ain asi...» que, en este caso,
explicitamos como sigue: «S¢ perfectamente que Freud ubica las palabras en el
preconsciente pero, aun asi, hagamos como si las hubiera ubicado en el inconciente».

El diletantismo no dicho

Para ser absolutamente claro, debo decir que me parece perfectamente posible
que Freud se haya equivocado en este asunto de la topica del lenguaje. Después de todo,
no seria la primera vez que habria que discrepar con Freud. También podria ocurrir que
Lacan tenga razon contra Freud: tampoco seria la primera vez. De modo que, aunque
basdndome en mi propia experiencia me parece que es mas bien Freud quien estd en lo
cierto, desde luego puedo entender que otros psicoanalistas se inclinen por la hipotesis
lacaniana. El verdadero problema no se encuentra ahi. Lo que me parece inadmisible es
que, a proposito de este punto de la teoria, se diga que Lacan repite a Freud y que Freud
anuncia a Lacan. Sobre esta cuestion, la prueba de realidad de los textos es despiadada.
La pobreza de la respuesta de Lacan ante las objeciones de una parte de la comunidad
analitica, asi como los procedimientos indignos movilizados en esa ocasion
(intimidacidén, mentira, aplazamiento a las calendas griegas y luego silencio
obstinado...) apuntan en la misma direccion: Lacan sabe que juega sucio porque no
ignora que freudianamente esta equivocado. Ahora bien, si en ese momento hubiese
dejado de reclamarse freudiano, su teoria hubiera podido fundar, por escision, una
nueva escuela psicoanalitica como tantas otras, jpero no una escuela freudiana! Al no
imaginar separarse, al menos en esa época, de la tutela de Freud, en este punto de su
teoria Lacan quedaba atrapado en la estafa intelectual, y no dudo de que ¢l fue el
primero en ser consciente de ello. Digo esto, ademas, sin acrimonia, porque creo que esa
fue la tnica vez en que Lacan lleg6 tan lejos en su mala fe. Ello sobre todo testimonia la
importancia de lo que se juega tedricamente en esta cuestion.

Desde hace algunas décadas, la aproximacion psicoanalitica (y también la
sistémica) a las patologias familiares nos ha ensefiado los dafios considerables que
pueden causar los secretos de familia y eso que llamamos, mas precisamente, lo «no
dicho». Ahora bien, lo que denuncio aqui a propdsito de la topica de las

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6
www.revistaalter.com



representaciones-palabra en Freud y Lacan, todos los psicoanalistas lo saben tan bien
como yo. Tampoco ignoran, por su experiencia clinica, los graves dafios que causa lo
«no dicho» en cualquier organizacion humana; sin embargo, pocos se toman el trabajo
de denunciar claramente el extravio que aqui nos ocupa, como si se tratase de un
acontecimiento vergonzoso que debe permanecer silenciado. ;Por qué no liberar al
psicoanalisis, incluido el lacaniano, de esta lectura de Freud tan evidentemente
equivocada y que abusa de los lectores desde hace cerca de medio siglo?;Nuestra
disciplina esta eternamente condenada a arrastrar tras de si unas cacerolas cuyos
estruendos resuenan mucho mas alla del pequefio mundo cerrado —imprudentemente
demasiado cerrado, segin Derrida- del psicoanalisis y su imagen? Para destacar una
consecuencia nefasta, entre varias otras, de este «no dicho», agregaré esto: ;como
podemos esperar dialogar tranquilamente con otras disciplinas si lo que mostramos es
que nos aferramos a unas ideas falsas que desde hace décadas hacen reir a carcajadas a
lingiiistas, a criticos y a una gran cantidad de eruditos que saben leer a Freud y a Lacan
tan bien como los psicoanalistas (o tal vez mejor que ellos)?

El problema no es nuevo. Freud percibié muy pronto el diletantismo de sus
discipulos cuando estos se aventuraban en otros dominios:

Los problemas son innumerables, pero muy pocos los trabajadores preparados para
afrontarlos. Ademas, la mayoria estan obligados a dedicarse a otras ocupaciones y, para resolver
los problemas que se salen del marco de su especialidad, solo cuentan con una preparacion de
diletantes. Por lo demas, si esos trabajadores provienen del psicoanalisis no intentan ocultar su
diletantismo, y su tnica ambicion consiste en allanar el camino a los especialistas, en marcar su
lugar, en recomendarles utilizar las técnicas y los postulados del psicoanalisis en el momento en
que quieran ponerse a trabajar (22) (Soy yo quien subraya).

Temo mucho que el diletantismo, que todavia existe, en verdad solo sea un mal
menor, porque segun ciertos colegas lo que se descubre es mas bien la arrogancia, que
se revela especialmente eficaz para aislar al psicoanalisis en una verdadera fortaleza
cerrada que, no hace mucho, Jacques Derrida denunciaba (p. 215) siguiendo a
Laplanche.

Pero volvamos a la disputa que nos ocupa aqui. Se presentaron otras ocasiones
en las que Lacan pudo volver sobre el espinoso tema del «lugar» psiquico del lenguaje:
lo evitara cuidadosamente. Pienso, por ejemplo, en la entrevista de Anika Lemaire,
quien, para su tesis, vuelve continuamente sobre la cuestion de la localizacion del
lenguaje. Ahi resume muy completamente la conferencia de Laplanche y Leclaire en
Bonneval y circunscribe el problema en una frase:

Todo el problema sigue siendo el de saber si el inconsciente funciona con significantes
y significados, con significantes solos o con significados solos (23).

Pero al cuestionar directamente a Lacan sobre este punto neuralgico, se topa con
un muro de silencio:

Sin embargo, J. Lacan no se pronuncia sobre respecto al problema de la naturaleza de
los significantes en el inconciente, respecto al estatuto que adquieren ahi (p. 368).

Asi mismo, el prefacio que Lacan escribe a proposito de la primera edicion de

esta tesis, en 1970, es una nueva ocasion frustrada: durante toda una pagina ironiza

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6
www.revistaalter.com



sobre sus «dos protegidos [ailes] (23)» —Laplanche y Leclaire- pero se cuida mucho de
no evocar el articulo de Freud que «parece ir en contra» de su «doctrinay.

Algo parecido ocurrira cuando, en el seminario del 14 de enero de 1970
(Séminaire XVII, p. 44-45), Lacan, siempre a proposito del mismo impasse sobre el
estatuto topico del lenguaje, prefiere describirse como un maestro magnanimo que, en
Bonneval, se cuid6 de no rectificar los errores de sus discipulos en publico:

No es demasiado tarde para que aclare este asunto. Tampoco era cuestion de hacerlo en
ese momento por la razéon de que, para los oyentes absolutamente no preparados —que no habian
recibido nada de lo que yo habia podido articular desde hacia siete afios- ya era mucho ver que
aquello entraba en juego. Evidentemente ese no era el momento, por relacion a quienes se
dedicaron a ese trabajo de deconstruccion, de aportar lo que sea que pudiese parecer una critica
del mismo. Por otro lado, ademas, ese trabajo contenia muchos elementos excelentes.

Notas

*«Le langage délocalisé», extracto del libro de Alain Costes : Lacan . le fourvoiement linguistique.
La Métaphore introuvable, Puf, 2003, Cap. 1, apartados 1-6. Traduccién: Deborah Golergant [Revisada
en septiembre de 2013].

1. [ Délocaliser: Changer 1" emplacement, le lieu d"implantation de (une activité). Décentraliser, déplacer,
transférer («Le Petit Robert»). Descentrado, da. (Del part. de descentrar).1. adj. Dicho de un
instrumento o de una pieza de una maquina: Que tiene el centro fuera de la posiciéon que debe ocupar. 2.
adj. Que se encuentra fuera del estado o lugar de su natural asiento y acomodo ( R.A.E). N. de T.]

2. En Lacan, Alain Vanier, Ed. Les Belles Lettres, 2000, p. 12.

3. Ver el capitulo introductorio del libro Le fourvoiement linguistique, de donde fue extraido este texto
este texto.

4. En La Naissance de la psychanalyse, Carta n-52 del 6 de Diciembre de 1896, PUF, 1969, p. 153-160.

5. OCF.Puf, X1, p. 16.

6. Jean-Marc Dupeu, «Représentance et symbolisation linguistique», en Colloque international de
psychanalyse (Montréal, 3-5 de julio de 1992) Jean Lplanche et coll, PUF, 1994, p. 232.

7. En Structure et rééducation thérapeutique, Ed. Universitaires, 1967, p. 19-20.

8. En Sur le réve, Ed. Gallimard, «Folio», 2000, p. 91.

9. «L’instance de la leerte dans ’inconscient...» (1957), en Ecrits, Ed. Le Seuil, 1966, p. 510.

10. p. 511.

11.p.511-512.

12. Sur le réve, p. 91-92.

13. Los traductores de las OFuvres completes de Freud optaron por traducir Darstellung por el término
mas amplio de «presentacion», concepto que incluye la idea de recurrir a la imagen: «Sin duda esta
presentacion se produce en el suefio, casi siempre de modo grafico (bildich)...», incluso si también puede
tratarse de «exposiciones de ideas o de tesis», en Traduire Freud, Puf, 1989, p. 128-129.

14. [«La représentation de mot chez Freud» en Alain Costes, Lacan: le fourvoiement linguistique, op. cit,
p-221.N.de T.]

15. Este concepto no figura en el Vocabulaire de la psychanalyse de Laplanche y Pontalis, Puf, 1967,
pero se encuentra en el Dictionnaire de psychanalyse de C. Rycroft, Ed. Hachette, 1972. Este autor insiste
en el aspecto «causalista» del concepto y en el proyecto de Freud de hacer del psicoanalisis una ciencia
de pleno derecho. Véase «La interpretacion entre determinismo y hermenéutica» de Jean Laplanche
(1992), texto incluido en La prioridad del otro en psicoandlisis, Amorrortu, 1998, p. 135-166. Véase
también, desde otra perspectiva, el reciente articulo de S. de Mijolla-Mellor: «L’Impensable du hassard»
en Topique, n-63, 1997, p. 19-39.

16. «L’Inconscient», OCF.P, XIII, 231.

17. Una autora contemporanea como Suzanne Ferri¢res-Pestureau —en La Métaphore en psychanalyse —
comprende todo el interés de esta influencia reciproca para captar el efecto de sentido de toda metafora:
«Esta proximidad originaria de las palabras y las cosas hace posible la instauraciéon de una proximidad

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6 1
www.revistaalter.com



entre significaciones hasta entonces lejanas, porque el sistema preconsciente estd permanentemente
influenciado por el Icc que, a su vez, estd sometido a las influencias del Pcc...» (p. 77).

18. «Violences oedipiennesy, en Revue frangaise de psychanalyse, n-1, t. LXV, 2001, p. 202.

19. «L’Inconscient» - 6to Coloquio de Bonneval, bajo la direccion de Henri Ey, Ed. Desclée de Brouwer,
1966 (reeditado integramente en 1978 por la misma editorial).

20. [El inconciente y el ello, Probleméticas IV, Amorrortu, 1987.]

21. Mucho mas tarde, en 1977 (Problématiques IV, p.43), Laplanche dira que, en la época de Bonneval,
las posiciones de Leclaire no podian dejar de parecer lacanianas cuando en realidad eran bastante
ambivalentes. La trayectoria posterior de Leclaire lo aclara bien: es la de un psicoanalista que siempre
conservard su libertad de pensar frente a Lacan. Laplanche describe aquello de una forma muy bella a
través de una metafora: «Asi, el recorrido de Leclaire se define por una suerte de navegacion que nunca
pierde de vista la orilla lacaniana, pero que con frecuencia se aleja y se desmarca de ella, a menudo de
manera considerabley.

22. En «Contribution a I’histoire du mouvement psychanalytique», en Cing lecons sur la psychanalyse,
Ed. Payot, 1973, p. 110.

23. En Jacques Lacan, 2da ed. revisada y discutida, Bruselas, Ed. Pierre Mardagan, 1977, p. 164.

24. [ aile: ala, // FIG. proteccidn; se pronuncia igual que la letra L. N. de T.]

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS N°6 1
www.revistaalter.com



