
ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº7  
www.revistaalter.com 

1 

 
 
 

 
ALTER Nº7 
HOMENAJE	
  A	
  JEAN	
  LAPLANCHE	
  (1924-­‐	
  2012) 

Fragmentos*	
  
Varios	
  Autores	
  

	
  
	
  
	
  

 
Hélène Tessier1 
 
Además de su universalmente reconocido servicio académico al psicoanálisis, la 

contribución que aporta Jean Laplanche transforma y reorienta el campo psicoanalítico 
en los niveles del discurso filosófico, epistemológico, científico, social e histórico. La 
teoría psicoanalítica de Laplanche, aunque dependiente del descubrimiento freudiano y 
construida sobre su teoría, es original y  se sostiene por sí misma redefiniendo los 
conceptos psicoanalíticos. La teoría de Laplanche se aleja de la teoría freudiana tal 
como la encontramos cristalizada en los últimos trabajos de Freud (aquí me refiero, 
entre otras cosas, a la teoría filogenética, a la roca biológica (1937), a la diferencia de 
sexos como base del inconsciente sexual y al lugar central de los clásicos «complejos» 
del psicoanálisis -Edipo y castración- entendidos como  contenidos a priori del 
inconsciente). La teoría de Laplanche se aleja, además, no solo del psicoanálisis anglo-
americano clásico sino también de todas las corrientes contemporáneas del psicoanálisis 
post-freudiano. Por ejemplo difiere de las orientaciones kleiniana y winnicottiana así 
como de las escuelas relacional e intersubjetiva. Difiere de la teoría de Fonagy y, más 
generalmente, de las orientaciones que integran la teoría del apego al psicoanálisis. 

 
Sin embargo, la teoría de Laplanche es poco conocida en tanto teoría 

psicoanalítica específica y original, bastante alejada de otras corrientes. E incluso menos 

                                                
*«	
   Fragmentos»,	
   19	
   extractos	
  que	
   resaltan	
   la	
   importancia	
   y	
   la	
   especificidad	
  del	
   pensamiento	
  de	
  
Jean	
  Laplanche	
  y	
  que	
  pueden	
  leerse	
  como	
  homenajes	
  en	
  vida.	
  
1	
  En	
   «Jean	
   Laplanche	
   in	
   Rational	
   Perspective	
  :	
   Translation	
   as	
   a	
   basic	
   anthropological	
   situation	
   in	
  
psychoanalysis»,	
  Canadian	
  Journal	
  of	
  Psychoanalysis,	
  18	
  :	
  280-­‐297.	
  (Extracto,	
  	
  pp.	
  281-­‐282).	
  1	
  En	
   «Jean	
   Laplanche	
   in	
   Rational	
   Perspective	
  :	
   Translation	
   as	
   a	
   basic	
   anthropological	
   situation	
   in	
  
psychoanalysis»,	
  Canadian	
  Journal	
  of	
  Psychoanalysis,	
  18	
  :	
  280-­‐297.	
  (Extracto,	
  	
  pp.	
  281-­‐282).	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº7  
www.revistaalter.com 

2 

conocidos son el carácter polémico de esta teoría y el hecho de que, en los temas 
centrales del origen y la definición del inconsciente, está desarrollada de un modo tal 
que llega a entrar en contradicción con otras posiciones. No obstante, una vez dentro del 
marco de pensamiento laplanchiano, su teoría parece difícil de conciliar con otras 
posiciones y nos vemos ante una necesidad de consistencia que hace que el eclecticismo 
nos resulte difícil de aceptar.   

 
 
Amine Azar2 

 
 ¿Dónde situar a Jean Laplanche? 
 
 
Echemos un vistazo epistemológico al campo freudiano. De hecho, solo tenemos 

que retomar el aparato cuatrifocal de Bercherie (1988). Según éste, el pensamiento de 
Freud se desarrolló pasando de un modelo teórico a otro, sin que ninguno de ellos 
suplante al otro definitivamente. Señaló, en orden cronológico, los cuatro modelos 
siguientes: 

 
-el modelo «histérico» 
-el modelo «narcísico-psicótico» 
-el modelo «melancólico» 
-el modelo «obsesivo» 
 
Las comillas son apropiadas, pero estas denominaciones relanzan la cuestión 

nosográfica a la que ya me he referido3 Sin embargo, sirven como procedimiento 
práctico  de clasificación de las corrientes que, en el campo freudiano, chocan unas 
contra otras y que son fruto de esta herencia cuátruple. Así, siguiendo a Bercherie, la 
ortodoxia americana procede del modelo «obsesivo», la ultra-ortodoxia kleiniana 
procede del modelo «melancólico», la anti-ortodoxia de la nebulosa Ferenczi procede 
del modelo «narcísico-psicótico» y la corriente lacaniana supuestamente procede del 
modelo «histérico». 

 
¿Dónde ubicar a Laplanche en esta geografía? Recordemos, en primer lugar, que 

las tres épocas que intenté distinguir4 en la evolución del pensamiento del Pr. Laplanche 
están sostenidas por un proyecto del que se nutren constantemente: la traducción de 
Freud del alemán al francés. Éste no es el lugar para hablar de ello, pero hacía falta 
                                                
2	
  En	
   «Réaménagements	
   du	
   nouveau	
   paradigme	
   psychanalytique	
   de	
   Jean	
   Laplanche»,	
   Ashtaroût	
  
(sitio	
  web),	
  Cahier	
  hors-­‐série	
  n2,	
  Diciembre,	
  1999.	
  (Extracto,	
  pp	
  101-­‐102).	
  
	
  
3	
  [Cf.	
  supra	
  en	
  este	
  mismo	
  artículo.	
  N.	
  T.].	
  
	
  
4	
  [Cf.	
  supra	
  en	
  este	
  mismo	
  artículo.	
  	
  N.T.].	
  

 
	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº7  
www.revistaalter.com 

3 

evocarlo para  poder indicar los dos aspectos inseparables de su práctica: la «cura», por 
un lado, y la totalidad del corpus freudiano, por otro.  

 
Volvamos a la geografía de hace un momento. La disidencia de Laplanche no se 

ajusta a ninguna de las direcciones indicadas. Incluso si, en rigor, el pensamiento de 
Laplanche parece proceder del primer modelo freudiano –aquél que Bercherie denomina 
el modelo «histérico»- esta procedencia se revela muy distinta de la que observamos en 
el modelo lacaniano. Y no reconocerlo sería cometer la peor de las confusiones. 
Interrogado sobre este punto por Patrick Froté5 (p. 180), Laplanche respondió del modo 
siguiente: 

 
Entonces, ¿en qué corriente me ubico? Me avergüenza un poco decirlo. Me 

ubico en una corriente hiperfreudiana –volveré sobre esta cuestión de la «ortodoxia». 
Me ubico directamente arraigado  en Freud y desde luego no en la corriente lacaniana, 
ni en la corriente «francesa», ni en la corriente kleiniana, incluso si soy capaz de 
someter a trabajo todos esos pensamientos. Me considero, pues, como intentando 
retomar la exigencia freudiana misma. 

 
¿Qué podríamos añadir a esta declaración que no sea una vana paráfrasis? 

Justamente que el pensamiento de Laplanche está, por relación a todas las otras 
corrientes, en disidencia; o mejor aún, como me gusta decir, él es una disidencia. Yo 
también pienso que el lugar exacto de Laplanche en el campo freudiano se ubica, pues, 
en pleno centro del freudismo, en el corazón mismo, pero a condición de añadir que el 
freudismo es una disidencia per se.   

 
 
Silvia Bleichmar6 
  
 Hace ya casi veinte años accedí, junto a una parte importante de mi 

generación, al descubrimiento inaugural de dos textos de Jean Laplanche: Vida y muerte 
en psicoanálisis y «El inconsciente, un estudio psicoanalítico», cuyas aperturas 
marcaron nuestro destino como psicoanalistas y abrieron las líneas que constituyen gran 
parte de nuestros desarrollos. Jóvenes aún para comprender en profundidad la 
dimensión en que nos precipitábamos, entusiastas para defender nuestra intuición de 
que había allí algo valioso, la impronta de la epistemología freudiana en ellos presente 
guió nuestra metodología de lectura y nos obligó a un ejercicio teórico-clínico que nos 
salvaguardó, no sin desgarramientos, de las recapturas lingüísticas o matemáticas a las 
cuales una parte de las tendencias dominantes del psicoanálisis contemporáneo parecía 
impulsarnos. 

 

                                                
5	
  «Entretien	
  avec	
  Patrick	
  Froté»,	
  en	
  Patrick	
  Froté,	
  Cent	
  ans	
  après,	
  Paris,	
  Gallimard,	
  «Connaissance	
  de	
  
l’Inconscient»	
  1998,	
  pp.	
  169-­‐227.	
  
6	
  En	
   Jean	
   Laplanche,	
   Problemáticas	
   V.	
   La	
   cubeta.	
   Trascendencia	
   de	
   la	
   transferencia,	
   Bs	
   Aires:	
  
Amorrortu,	
  1990.	
  	
  Prólogo	
  a	
  la	
  edición	
  castellana.	
  (Extracto,	
  p.	
  13).	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº7  
www.revistaalter.com 

4 

 Si bien solo pudimos, en aquélla época, entender algunas pocas 
cuestiones: el realismo del inconsciente […]; la reinstauración del descubrimiento 
freudiano de una sexualidad constituida en forma exógena […]; la teoría del après-coup 
y, correlativo a ello, la función fundante del traumatismo en dos tiempos; la restitución 
del posicionamiento tópico del lenguaje en el aparato psíquico; cuestiones, todas ellas, 
capitales para el psicoanálisis: han cumplido su función no solo de ordenadores sino 
también de verdaderos «incitadores» en un encaminamiento que nos obligaba a un 
ejercicio de rigor que, paradójicamente, nos apartaba del dogmatismo, permitiéndonos 
aproximarnos con independencia y soltura a los textos psicoanalíticos; en primer lugar a 
Freud, y luego a otros autores. 

 
 
Jean-Marc Dupeu7 
 
Llego al examen del pensamiento de Jean Laplanche, hacia el cual mi deuda es 

considerable. En efecto, a partir de una relectura paciente y obstinada de la obra 
freudiana, este autor se vio llevado a rehabilitar una teoría «ampliada» de la seducción, 
mostrando que la consecuencia del abandono por Freud de su teoría fue precipitar su 
pensamiento en una deriva solipsista y ptolemaica. Sin embargo, también muestra que 
este famoso abandono de la seducción, en Freud, no es un adiós definitivo sino más bien 
una represión, cuyos retornos (y como remordimientos) no dejan de manifestarse 
durante toda la obra freudiana. Son esos retornos de lo reprimido del tema de la 
seducción los que intentará sistematizar, para fundar sobre las ruinas de la seducción 
«factual» lo que propone designar como una teoría de la seducción generalizada. Este 
trabajo, al que no es posible hacer justicia en unas pocas frases, lo conducirá a refundar 
una teoría de la situación analítica misma.   

 
 
Jaqueline Lanouzière8 
 
La renovación y la profundización de la teoría de la seducción que propone Jean 

Laplanche me incitaron a profundizar en el proyecto que indiqué más arriba, a saber: 
determinar y analizar el lugar del pecho en el proceso de seducción.  Ubicación 
necesariamente fundamental, pues el pecho es el lugar  real o imaginario de los 
primeros intercambios, de las primeras emociones y de los primeros conflictos del bebé 
dependiente de este órgano que se ofrece o se rehusa, en torno al cual, en su presencia o 
sus ausencias, se constituyen las primeras representaciones y se lleva a cabo el 
aprendizaje de la realidad. Alternancias de presencias y ausencias en las cuales puede 

                                                
7	
  En	
   «Processus	
   éducatif	
   et	
   processus	
  psychanalytique:	
   penser	
   leurs	
   articulations»,	
  La	
  psychiatrie	
  
de	
  l’enfant,	
  2001/2,	
  Vol.	
  44,	
  pp.	
  503-­‐530.	
  	
  	
  Distribución	
  electrónica	
  Cairn.info	
  (PUF),	
  (Extracto,	
  pp.	
  
521-­‐522).	
  

 
	
  
8	
  En	
  Histoire	
  secrète	
  de	
  la	
  séduction	
  sous	
  le	
  règne	
  de	
  Freud,	
  PUF,	
  1991,	
  (Extracto,	
  pp.	
  16-­‐17).	
  	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº7  
www.revistaalter.com 

5 

verse el origen psíquico lejano de las categorías del espacio, del tiempo y de la 
causalidad. La renovación de la teoría de la seducción propuesta por Laplanche desde 
«Fantasma originario, fantasmas de los orígenes, origen del fantasma»9, publicado con 
J-B. Pontalis –donde exhumaban conceptos y teorías de Freud abandonados o 
reprimidos-  prolongado por ambos autores  tres años más tarde, en 1967, por el artículo 
de cuatro páginas que consagran al concepto de «seducción» (escena de __, teoría de la 
__) en su Vocabulaire de la psychanalyse, debía ser continuado. Desde entonces 
Laplanche, ya individualmente, prosigue el trabajo de rehabilitación, de profundización 
y de generalización esbozado en 1964 y 1967. Una serie de obras –desde Vida y muerte 
en psicoanálisis hasta la más reciente Nuevos fundamentos para el psicoanálisis10 (cuyo 
subtítulo es La seducción originaria), donde reagrupa y ordena sus elaboraciones 
sucesivas- permite seguir el curso de su reflexión. Rescatados definitivamente del 
olvido, el concepto y la teoría de la seducción fueron desde entonces objeto de 
numerosos trabajos11. 
 
 
Friedl  Früh12 
 

La teoría de la seducción generalizada de Jean Laplanche  encuentra su origen en 
la teoría de la seducción de Freud, enfatizando su carácter generalizado. Ahora 
Laplanche insiste cada vez más en el hecho de que «el retorno de lo hereditario» en la 
teoría freudiana ocurre, con el abandono de la teoría de la seducción, en un momento en 
que Freud aún no dispone del concepto de sexualidad infantil, tal como lo desarrolló en 
los Tres ensayos de teoría sexual. Ese concepto, descrito en 1905, está en aquel 
entonces ligado al de après-coup. En el marco del desarrollo en dos tiempos de la 
sexualidad humana, la sexualidad infantil  comporta un efecto traumático. Este efecto es 
universal, en la medida en que es traumático para todos y no estaría solo en la fuente de 
la formación de una neurosis. Como lo precisa Laplanche, el abandono de la teoría de la 
seducción tampoco implica un retorno a lo biológico, ya que todo proceso humano es 
indisociablemente psíquico y biológico, pero ciertamente sí un retorno a lo innato, a lo 
hereditario: «El factor biológico continúa siempre presente como la otra cara de lo 

                                                
9	
  J.	
  Laplanche	
  y	
  J.B	
  Pontalis,	
  Les	
  temps	
  modernes,	
  n.	
  215,	
  1964,	
  p.	
  1133-­‐1168.	
  
10	
  J.	
   Laplanche,	
   Vida	
   y	
  muerte	
   en	
   psicoanálisis	
   (1970),	
   Amorrortu,	
   1973;	
   La	
   pulsión	
   et	
   son	
   objet-­‐
source,	
   son	
   destin	
   dans	
   la	
   transfert,	
   en	
   La	
  pulsión,	
   pour	
  quoi	
   faire?,	
  Coloquio	
   del	
   12	
   de	
  mayo	
   de	
  
1984,	
  Paris,	
  APF,	
  Débats,	
  Documents,	
  Recherches,	
  p.	
  9-­‐24	
  ;	
  Traumatisme,	
  transfert,	
   transcendance	
  
et	
   autres	
   	
   trans(es),	
   en	
  Psychanalyse	
  à	
   l’Université,	
  1986,	
   11,	
   n	
   41,	
   p.	
   71-­‐85	
  ;	
   «De	
   la	
   théorie	
   de	
   la	
  
séduction	
  restreinte	
  à	
  la	
  théorie	
  de	
  la	
  séduction	
  généralisée»,	
  en	
  De	
  la	
  séduction	
  en	
  psychanalyse,	
  
Etudes	
  freudiennes,	
  n	
  27,	
  marzo	
  de	
  1986,	
  p.	
  7-­‐25.	
  
11 	
  Citaré	
   de	
   memoria:	
   De	
   la	
   séduction	
   en	
   psychanalyse,	
   op.	
   cit,	
   donde	
   el	
   lector	
   encontrará	
  	
  
numerosas	
  referencias	
  bibliográficas	
  sobre	
  el	
  tema,	
  entre	
  ellas	
  las	
  comunicaciones	
  de	
  J.	
  Laplanche,	
  
John	
  Forrester,	
  Jean-­‐Luc	
  Donnet,	
  Olivier	
  Flournoy,	
  Jean-­‐Pierre	
  Bonhour,	
  Claire	
  Degoumois,	
  Conrad	
  
Stein	
   y	
  Michèle	
  Bertrand	
  ;	
   «Habemus	
  papam»,	
   seguido	
   por	
   	
   algunos	
   fragmentos	
   “extraviados”	
   de	
  
cartas	
  	
  de	
  Freud	
  a	
  Fliess	
  de	
  F.	
  Gantheret,	
  en	
  Le	
  mal,	
  Nouvelle	
  Revue	
  de	
  Psychanalyse,	
  n	
  38,	
  1988,	
  p.	
  
47-­‐72	
  ;	
   El	
   tomo	
   LII,	
   noviembre-­‐diciembre	
   de	
   1988,	
   Traumatismes,	
   en	
   la	
   Revue	
   française	
   de	
  
Psychanalyse.	
  
12	
  En	
   «Le	
   retour	
   de	
   l’héréditaire»,	
   Texto	
   presentado	
   en	
   el	
   Coloquio	
   «Jean	
   Laplanche»,	
   Lanzarote,	
  
2008.	
  (Extracto,	
  pp.	
  4-­‐5).	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº7  
www.revistaalter.com 

6 

psicológico. Por el contrario, esa reconquista de lo hereditario que Freud anuncia, el 
retorno del factor innato, recorre toda la historia del freudismo con algunas etapas de 
las que solo mencionaré tres: Los fantasmas originarios, Totem y tabú, Moisés y el 
monoteísmo» (Laplanche, 2006, «Trois acceptions de la notion d’inconscient», 
Psychiatrie française, vol. XXXVII, 3/06). 

 
El concepto de sexualidad infantil, que con los Tres ensayos de teoría sexual 

universalizó la posición inicialmente perversa-polimorfa de lo humano, debe, según 
Laplanche, examinarse en el contexto de la situación antropológica fundamental. La 
relación asimétrica niño/adulto está en el origen de  los  mensajes comprometidos, por 
el inconsciente del adulto, dirigidos al niño. Pero la traducción que hace el niño de esos 
mensajes enigmáticos no se produce en un solo tiempo sino en dos tiempos. En el 
primer tiempo, el mensaje inscrito será ante todo sentido como cuerpo extraño, en el 
sentido de un ataque externo, ataque que debe ser integrado y dominado. A este 
respecto, el concepto de trauma y el concepto de pulsión sexual humana están 
indisociablemente ligados. En un número publicado en 2004 en la revista Psyché 
encontramos una presentación de la teoría de la seducción generalizada de Laplanche. 
Ahí se exponen los conceptos-claves esenciales de la teoría, especialmente aquéllos de 
situación antropológica fundamental,  mensaje y  traducción.  

 
Aceptar el carácter hereditario del trauma y de «sus» fantasmas significaría 

efectivamente que el trauma que caracteriza a la sexualidad humana – que, aún 
ocurriendo de manera universal, no es menos inherente a las circunstancias individuales  
y a la historia singular- se vuelve un trauma universal y general, firmemente inscrito 
antes del nacimiento, grabado por la vía de la herencia genética y que crea realmente la 
pulsión sexual del ser humano.  

 
Es por esta razón que quisiera  que la relación entre trauma y pulsión no sea 

concebida como estableciéndose en los cambios del ambiente de la era glacial, tal como 
la describe Grubrich-Smitis, sino que sea encontrada en la situación adulto/niño, una 
situación efectivamente nueva y que, por lo tanto, genera una situación eficazmente 
traumática. Así se podría reencontrar la significación de la sexualidad infantil, concepto 
freudiano fundamental para la teoría psicoanalítica de la pulsión. Es a este concepto que 
Jean Laplanche, en su actividad y sus reflexiones de los últimos años sobre los textos 
freudianos, ha dado una forma cada vez más completa y elaborada. 

 
 
Udo Hock13 
 
Para responder al enigma del nacimiento de la sexualidad infantil, Jean 

Laplanche desplaza su observación desde las zonas erógenas –los labios que tocan los 

                                                
13	
  En	
  «Laplanche’s	
  Trieb»,	
  Libres	
  cahiers	
  pour	
  la	
  psychanalyse,	
  2007/1,	
  n	
  5,	
  pp.	
  73-­‐84.	
  (Extracto,	
  pp.	
  
81-­‐82).	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº7  
www.revistaalter.com 

7 

pechos, los dientes que los muerden- hacia la interfaz entre las personas en presencia: 
por un lado el infans, por el otro el adulto. En este contexto, «seducción» quiere decir 
que en el plano sexual hay una asimetría radical entre ellos. El adulto confronta al niño 
con su propia sexualidad inconsciente, frente a la cual éste ocupa una posición pasiva 
fundamental. Esa sexualidad inconsciente del adulto se comunica al niño en forma de 
mensajes enigmáticos que, aunque oponiéndose a sus intenciones conscientes, las 
comprometen. Ellos perturban una relación mutua que parece funcionar sin dificultad: la 
madre ofrece el pecho a su niño con la mejor intención y, pese a todo, el niño se 
pregunta «¿ qué quiere de mí este pecho?». En la medida en que, al mismo tiempo, la 
madre «dirige sobre el niño sentimientos que brotan de su propia vida sexual, lo 
acaricia, lo besa y lo mece, y claramente lo toma como sustituto de un objeto sexual de 
pleno derecho»14. La respuesta del aficionado a las mujeres en La interpretación de los 
sueños –quien decía de la bella nodriza de su infancia: «Lamento no haber aprovechado 
entonces esa buena ocasión15»- simplemente oculta la incapacidad estructural del niño 
para traducir esos mensajes embebidos de sexualidad. Al no disponer de los códigos 
necesarios, inevitablemente fracasa en esa tarea. Jean Laplanche llama, con Freud, 
«represión» a este fracaso de traducción. En el movimiento de represión, como 
consecuencia de la imposibilidad de dominar ese mensaje, se forman esas fuentes de la 
pulsión que Laplanche aún llama objetos-fuente. Ellos son ante todo fuente de una 
excitación inagotable cuyo origen no hace referencia a un mítico sustrato corporal, 
como se sugiere en «Pulsiones y destinos de pulsión16», sino más bien a la situación del 
niño en tanto que está expuesto a los mensajes fantasmáticos de sus objetos primarios. 

 
 Una lectura atenta de los Tres ensayos puede mostrar hasta qué punto la 

teoría de la pulsión de Jean Laplanche se inscribe en la estricta continuidad del primer 
esbozo de esta obra17, hasta qué punto ese texto es la fuente de una  inagotable 
inspiración para la teorización de Jean Laplanche. Lean los Tres ensayos y reconocerán 
que la preocupación de Laplanche es salvar a los descubrimientos freudianos del olvido 
y protegerlos contra las interpretaciones modernas y apócrifas de Freud, que pretenden 
conservar su esencia cuando en realidad contribuyen a su represión. 

 
 

José Carlos Calich18 
 
 En la perspectiva laplanchiana, el psiquismo, amenazado de desorganización por 
un estímulo no ligado –la implantación en el infante del mensaje comprometido por lo 
                                                
14	
  S.	
   Freud	
   (1905),	
   Trois	
   essais	
   sur	
   la	
   théorie	
   sexuelle,	
   Gallimard,	
   p.	
   166	
   [Tres	
   ensayos	
   de	
   teoría	
  
sexual,	
  OC,	
  vol	
  VII,	
  Amorrortu].	
  
15	
  S.	
  Freud	
  (1900),	
  L’interpretation	
  du	
  rêve,	
  OCF,	
  IV,	
  p.	
  243	
  [La	
  interpretación	
  de	
  los	
  sueños,	
  OCF,	
  vol.	
  
V,	
  Amorrortu].	
  
16	
  S.	
  Freud,	
  OCF,	
  XIII,	
  pp.	
  171-­‐172	
  [OC,	
  vol.	
  XIV,	
  Amorrortu].	
  
17	
  [La	
  versión	
  de	
  1905.	
  N.T]	
  
18	
  En	
  «Breve	
  réflexion	
  sur	
  la	
  métapsychologie	
  des	
  rêves	
  à	
  la	
  lumière	
  de	
  la	
  	
  Théorie	
  de	
  la	
  séduction	
  
généralisée»,	
   Journées	
   Internationales	
   Jean	
   Laplanche	
  :	
  Travail	
   de	
   rêve-­‐	
   Travail	
   du	
   rêve,	
   sous	
   la	
  
direction	
   de	
   Jean-­‐Louis	
   Brenot.	
   Intitut	
   de	
   France,	
   Fondation	
   Jean	
   Laplanche,	
   2012,	
   p.11-­‐18.	
  
(Extracto:	
  p.	
  13).	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº7  
www.revistaalter.com 

8 

sexual del adulto- busca dominar y ligar el exceso de energía, y ello a través del 
movimiento traductivo. 
 
 Así, en un primer tiempo podemos suponer que el «sueño traumático» descrito 
por Freud no es una excepción; por el contrario, la actividad onírica consistiría 
precisamente en la búsqueda (más allá de la realización del deseo e incluso más allá del 
principio del placer) de significación de lo que fue implantado de manera traumática y 
que sigue manteniendo su efecto de exceso, tanto por el residuo no traducido como por 
los mensajes aún no traducidos. Dicho de otro modo, el intento de traducción del 
mensaje, que insiste y exige un trabajo psíquico (Arbeitsanforderung), estaría en el 
centro de la actividad onírica.   
 

 
          Jacques Goldberg19 

 
Para Laplanche no hay dos pulsiones: una pulsión de vida y una pulsión de 

muerte; hay solamente una pulsión: la pulsión sexual (pulsión sexual de vida y pulsión 
sexual de muerte)20. La pulsión sexual funciona según dos regímenes: el régimen de lo 
ligado (energía ligada) y el régimen de lo no-ligado (energía libre). La pulsión sexual de 
muerte es la pulsión que funciona según el régimen de lo no-ligado. De ahí su carácter 
«salvaje» e imposible de soportar. 

 
 Si adoptamos el punto de vista del objeto de la pulsión, J. Laplanche 

precisa que la pulsión sexual de vida es una pulsión de objeto (total en el sentido 
kleiniano) mientras que la pulsión sexual de muerte es una pulsión de «representación» 
o de «índice», o incluso de «significante»: «Sin duda es la pulsión sexual de muerte,  
nos dice, la que aporta la imagen más cercana de lo que llamamos proceso primario del 
ello, es decir el desplazamiento compulsivo e indefinido, las largas cadenas de 
asociaciones entre “objetos” reducidos a su aspecto de significante y buscando descarga 
por las vías más cortas, sin consideración por la supervivencia del objeto»21. 

 
 El autor sugiere que, desde esta perspectiva, se puede reencontrar a los 

objetos «clivados» de Klein o a los objetos «unarios», el «significante» de Lacan. El 
objeto clivado está reducido a un aspecto parcelario, a la vez excitante y «peligroso», 
incluso «destructor»22. 

 
 Sin entrar en el detalle de una argumentación minuciosa23, aquello sobre 

lo que insiste particularmente Laplanche […], es el hecho de que no hay que confundir 
                                                
19	
  En	
  La	
  culpabilité,	
  axiome	
  de	
  la	
  psychanalyse,	
  PUF,	
  1985.	
  (Extracto,	
  	
  pp.	
  129-­‐130).	
  
20	
  «Pues	
   para	
   mí	
   la	
   pulsión	
   de	
   muerte	
   no	
   es	
   un	
   añadido	
   a	
   la	
   teoría	
   de	
   la	
   sexualidad,	
   sino	
   su	
  
profundización»,	
   en	
   «¿Hay	
   que	
   quemar	
   a	
  Melanie	
   Klein»	
   in	
  Psychanalyse	
  à	
   l’Université,	
   t.	
   8,	
   n.32,	
  
1983,	
  [En	
  Alter.	
  Revista	
  de	
  psicoanálisis,	
  n.6,	
  2010:	
  Después	
  de	
  Freud].	
  
21	
  Problématiques	
  IV;	
  Psy.	
  Univ,	
  n.16,	
  p.	
  617.	
  
22	
  Problemáticas	
  IV;	
  Psy	
  Univ,	
  t.4,	
  n.16,	
  p.	
  616.	
  
23	
  Vida	
  y	
  muerte	
  en	
  psicoanálisis,	
  Amorrortu,	
  1972.	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº7  
www.revistaalter.com 

9 

la pulsión de muerte con la agresividad. Asimilarlas, como ocurre por ejemplo en la 
elaboración kleiniana24, es olvidar que, en su esencia misma, la pulsión de muerte es un 
movimiento «reflexivo» o «auto» antes de ser «proyectado» hacia «objetos» exteriores. 
Es el yo quien es atacado desde el interior por la pulsión de muerte. Los fantasmas son 
«cuerpos extraños internos». La agresividad, movimiento de «deflexión», es un tiempo 
segundo, es un momento defensivo. 

 
 
Maria Teresa de Melo Carvalho y Paulo César de Carvalho Ribeiro25 
 

¿Qué deseo se realiza en la angustia? Cuestión que debemos continuar 
explorando, con Freud, si queremos demostrar la validez  de la tesis de la realización de 
deseo para todo sueño. Para estudiar este tema, Laplanche retoma los análisis que hace 
Freud de dos sueños de angustia en el capítulo VII de la Traumdeutung: un sueño 
personal –el de «mi madre querida»- y el «sueño del hombre del hacha». El proceder de 
Freud, en esos análisis, nos deja entrever lo siguiente: debemos reconducir la angustia al 
deseo mismo o, más exactamente, a la libido liberada por la represión del deseo, y ello a 
pesar de la aparente evidencia de la explicación de la angustia del primer sueño como 
angustia de la muerte de la madre  y del segundo como angustia de castración.  
 
 En el primer sueño la muerte es pregnante y aparentemente está en el origen de 
la angustia. Pero Freud no se detiene ahí y afirma muy claramente que «…la angustia 
puede ser reconducida, por medio de la represión, a un oscuro deseo manifiestamente 
sexual que, en el contenido visual del sueño, había encontrado su justa expresión»26. 
 
 Las mismas consideraciones son válidas para el sueño del hombre del hacha, 
pues si la angustia puede ser fácilmente referida al contenido manifiesto del sueño y a 
las asociaciones del soñante que se presentan a continuación, éstas le conducen, sin 
embargo, al recuerdo del coito parental que habría presenciado. Ahora bien, Freud está 
firmemente convencido, por un lado, de que el hecho de ver el comercio sexual de los 
adultos impresiona a los niños y, por otro lado, de que ello es fuente de angustia. Piensa 
que la excitación sexual desborda las capacidades de dominio del niño y sobrepasa su 
poder de comprensión. Además, lo que podría ser comprendido es rechazado debido a la 
implicación de los padres (Ibid. 640/AE. Vol. 5, p. 575). Esta afirmación, que va en el 
mismo sentido que la teoría de la seducción generalizada, llevó a Laplanche a sostener 
que: «la verdadera violencia que crea la angustia sería esta violencia interna, esta 
violencia reprimida que ejerce sobre el sujeto su propia excitación sexual. Esta 
violencia es al mismo tiempo, desde luego, una violencia de origen externo, puesto que 
                                                
24	
  Desde	
  luego	
  con	
  las	
  reservas	
  que	
  se	
  le	
  imponen	
  a	
  Klein.	
  
25	
  En	
  «Travail	
  du	
   rêve,	
   traduction	
  et	
   temporalisation»,	
   Journées	
   Internationales	
   Jean	
   Laplanche	
  :	
  
Travail	
  de	
  rêve-­‐	
  Travail	
  du	
  rêve,	
  sous	
  la	
  direction	
  de	
  Jean-­‐Louis	
  Brenot,	
  Institut	
  de	
  France,	
  Fondation	
  
Jean	
  Laplanche,	
  2012,	
  pp.	
  73-­‐82.	
  (Extracto,	
  pp.	
  75-­‐77).	
  
26	
  Freud,	
  L´interpretation	
  du	
  rêve,	
   in	
   :	
  Oeuvres	
  Complètes,	
   tomo	
   IV,	
  Paris,	
  PUF,	
  2004,	
  p.639.	
   	
   [AE,	
  
vol.5,	
  1979,	
  p.	
  575].	
  
	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº7  
www.revistaalter.com 

10 

es aportada por los padres que la provocan al provocar la excitación. Y, en cierto 
sentido, puede decirse que el niño es pasivizado por relación a su excitación, que no 
puede dominar, así como es pasivizado por relación a la escena que le es impuesta por 
los padres» (Laplanche, 1981:112)27. 
 
[…] 
 
 Detrás del deseo edípico por la madre, que sería del orden de lo reprimido 
secundario, habría en el inconsciente mociones elementales incordinadas orientadas a la 
madre –o más generalmente a los padres-  que sería más exacto designar por el término 
de objetos-fuente de la pulsión que  por aquél de deseo. Dicho de otro modo, la forma 
en que Laplanche concibe los contenidos inconscientes nos permite dejar atrás la noción 
más general del deseo, con su positividad, para dar lugar a una dimensión 
verdaderamente dramática del deseo inconsciente, inextricablemente ligada a la 
angustia, su «resto inconciliable» (Laplanche, 1987:152)28.  

 
 
Luiz Carlos Tarelho29 
 

Laplanche habla […] de «representación-cosa» y no de «representación de 
cosa». Con ello quiere señalar la pérdida de referencia 30 . Finalmente, es esta 
transformación extraña, operada por la represión, la que desemboca en la formación de 
una representación-cosa o, según otra expresión, en un significante-designificado, 
creando en el psiquismo ese campo particular de realidad llamado «realidad psíquica 
inconsciente». 
 
 En función de este proceso de designificación, Laplanche sostiene que la 
represión no es una manera particular de memorizar. Por el contrario, ella sucita un 
metabolismo, incluso una verdadera revolución, instaurando un nuevo modo de 
funcionamiento que posee sus propias leyes. La fijeza de las representaciones, la 
ausencia de negación y de contradicción y la ausencia de temporalización son elementos 

                                                
27	
  J.	
   Laplanche,	
   Problematiques	
   I.	
   L´angoisse,	
   Paris,	
   P.U.F.,	
   1980,	
   p.	
   353.	
   [En	
   Problematicas	
   I.	
   La	
  
angustia,	
  Buenos	
  Aires,	
  Amorrortu,	
  1988].	
  
28	
  J.	
  Laplanche,	
  Problematiques	
  V.	
  Le	
  baquet,	
  transcendance	
  du	
  transfert,	
  Paris,	
  P.U.F.,	
  1987,	
  p.	
  152.	
  
[En	
  Problematicas	
  V.	
  La	
  cubeta.	
  Trascendencia	
  de	
  la	
  transferencia,	
  Buenos	
  Aires,	
  Amorrortu,	
  1990].	
  
	
  
29	
  En	
  Paranoia	
  y	
  teoría	
  de	
  la	
  seducción	
  generalizada	
   (1999),	
  Madrid:	
  Síntesis,	
  2004,	
  (Extracto,	
   pp	
  
131-­‐132).	
  
30	
  Sobre	
  el	
  término	
  «representación-­‐cosa»	
  hace	
  la	
  observación	
  siguiente:	
  «Lo	
  que	
  quiero	
  decir	
  con	
  
ello	
  es	
  que	
  el	
  elemento	
  inconsciente	
  no	
  es	
  una	
  representación	
  para	
  referir	
  a	
  una	
  cosa	
  exterior	
  de	
  la	
  
que	
  resultaría	
  ser	
  una	
  huella,	
  sino	
  que	
  el	
  paso	
  al	
  estatuto	
  inconsciente	
  es	
  correlativo	
  de	
  una	
  pérdida	
  
de	
   la	
   referencia.	
   La	
   representación	
   (o,	
   en	
   lenguaje	
  más	
  moderno	
   y	
   verdadero,	
   el	
   significante)	
   al	
  
volverse	
   inconsciente,	
   pierde	
   su	
   estatuto	
   de	
   representación	
   (de	
   significante)	
   para	
   convertirse	
   en	
  
una	
  cosa	
  que	
  no	
  representa	
  (no	
  significa)	
  más	
  que	
  a	
  sí	
  misma»,	
  en	
  «Court	
   traité	
  de	
   l’inconscient»	
  
(1993),	
   p.	
   74	
   [«Breve	
   tratado	
   del	
   inconsciente»	
   en	
   Entre	
   seducción	
   e	
   inspiración:	
   el	
   hombre,	
  
Amorrortu,	
  2001].	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº7  
www.revistaalter.com 

11 

que caracterizan, según él, a lo inconsciente creado por la represión originaria31. Por 
esta misma designificación, las representaciones-cosas, es decir, los significantes 
designificados, van a encontrarse en el inconsciente  uno junto a otro sin influirse 
mutuamente, sin tener una relación codificada. En otros términos, ellos no forman una 
segunda “cadena significante”. El distanciamiento respecto a la teoría lacaniana, no 
hace falta decirlo, es aquí  más que evidente. Hay que decir igualmente que estas 
elaboraciones representan una posición contra la hipótesis planteada por Freud, y 
radicalizada por M. Klein, de un ello primordial de origen biológico y del carácter 
innato de la pulsión. 
 
 
Luis Maia y Fernando de Andrade32 
 

La ontología laplanchiana habla, pues, de un realismo del inconsciente, 
ciertamente no en el sentido de un empirismo ingenuo cuya intención sería «localizar» 
el inconsciente en la anatomía o la fisiología cerebral, sino en el sentido de que es la 
experiencia real de la seducción que, generalizada, caracteriza el origen, para nada 
mítico, del inconsciente de cada individuo. 
 
 Oponerse a un inconsciente estructurado es, entre otras cosas, presuponer que la 
seducción no tiene, más allá de sus premisas fundamentales, ninguna forma 
predeterminada y que cada inconsciente se constituye de manera singular. Porque el 
mensaje, ni total ni adecuadamente traducido, deja ahí su resto que desde entonces exige 
una traducción […] 
 
 Partir de una ontología realista es asumir que en el psiquismo humano existe una 
dimensión inconsciente tan importante, autónoma y singular como la dimensión 
consciente, con la cual forma un psiquismo complejo y conflictual, pero no bicéfalo. Es 
admitir que el inconsciente no es transindividual ni, menos aún, «un concepto científico, 
una ley o… una simple referencia»33. Sin dejar de impulsar la producción de teorías, es 
una realidad que no debe ser tratada de manera deóntica o dogmática, si  lo que 
queremos es producir algo más que… nuevos mitos, dogmas e ideologías que 
seguramente son tranquilizadores, pero que no por ser convenientes resultan de algún 
modo productivos.  
 
 
 

                                                
31	
  Incluso	
   llega	
   a	
   proponer	
   una	
   distinción	
   esquemática	
   entre	
   dos	
   niveles	
   en	
   el	
   inconsciente:	
   uno	
  
caracterizado	
   por	
   la	
   desvinculación	
   más	
   completa,	
   el	
   de	
   lo	
   reprimido	
   originario;	
   y	
   el	
   otro	
  
caracterizado	
   por	
   las	
   leyes	
   del	
   proceso	
   primario	
   (el	
   desplazamiento	
   y	
   la	
   condensación),	
   el	
   de	
   lo	
  
reprimido	
  secundario	
  («Court	
  traité	
  de	
  l’inconscient»,	
  op.	
  cit,	
  p.	
  88).	
  
32	
  En	
  «Suggestion,	
  l’autre	
  côté	
  de	
  la	
  séduction:	
  pour	
  la	
  scientificité	
  de	
  la	
  psychanalyse»,	
  Psychiatrie	
  
française,	
  Vol.	
  XXXVIII,	
  4/07,	
  2007.	
  (Extracto,	
  pp.	
  61-­‐62).	
  
33	
  J.	
   Laplanche,	
   L’inconscient	
   et	
   le	
   ça.	
  Paris,	
   PUF,	
   1981,	
   p.	
   44	
   [El	
   inconsciente	
   y	
   el	
   ello,	
   Amorrortu,	
  
1987].	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº7  
www.revistaalter.com 

12 

Nicholas Ray34 
 
 Para dar cuenta de la traducción psíquica, Laplanche postula que el ser humano 
es un animal hermeneuta, auto-teorizante, continuamente dedicado a poner en relato y a 
procesar la alteridad del otro y, eventualmente, la propia. Pero la operación de 
traducción no implica que el ser humano traduce de la nada. Ella se vuelve posible 
gracias a «estructuras narrativas, códigos y mitos propuestos al niño por el mundo 
social» (1998:241). Estos esquemas –en la medida en que provienen del mundo social- 
no son inocentes u objetivos sino que están ideológicamente marcados. «[Su] valor 
“conocimiento” es inexistente, observa Laplanche, mientras que su potencial de ligazón 
y de puesta en forma es innegable» (242). Su elaboración de la función de estos 
esquemas narrativos lleva a un reordenamiento crítico de varios de los componentes 
más sacrosantos de la teoría psicoanalítica. Lamenta que el psicoanálisis haya cometido 
constantemente el error de identificar como estructuras irreductibles o fantasías 
originarias lo que en realidad son «teorías sexuales infantiles»  facilitadas por aquellos 
códigos ofrecidos por la cultura, cuya  función es esencialmente defensiva. Según 
Laplanche, incluso estructuras como la castración y el Edipo deben ser, en 
consecuencia, reubicadas teóricamente. Lejos de ser fuente de angustia, representan 
esquemas de traducción que el pequeño ser humano necesita para dominar la angustia y 
para ligar los enigmas que, con ella, vienen inicialmente del mundo exterior y luego 
cada vez más  del interior de su propio aparato psíquico.35 
 
 En su conferencia «Psychanalyse et biologie» (1997a)36, Laplanche sugiere que 
tal vez el más omnipresente y permanente  de los mitos y los códigos disponibles al ser 
humano en su tarea continua de auto-teorización es una bio-logía (bio-logie). No la 

                                                
34	
  En	
   «Psychoanalysis	
   and	
   “The	
   animal”:	
   A	
   Reading	
   of	
   the	
   metapsychology	
   of	
   Jean	
   Laplanche»,	
  
Journal	
  for	
  critical	
  animal	
  studies,	
  vol	
  10,	
  n.1,	
  2012,	
  pp	
  40-­‐66.	
  (Extracto:	
  pp.	
  60-­‐61).	
  
35	
  Para	
  tomar	
  el	
  ejemplo	
  del	
  Edipo,	
  Laplanche	
  sostiene	
  que	
  la	
  formulación	
  clásica	
  del	
  complejo,	
  que	
  
coloca	
   al	
   pequeño	
   Edipo	
   como	
   fuente	
   y	
   agente	
   de	
   las	
   pulsiones	
   en	
   cuestión,	
   contiene	
   una	
  
importante	
  “falsa	
  atribución”	
  	
  en	
  lo	
  que	
  respecta	
  a	
  su	
  origen,	
  pues	
  «el	
  primero	
  en	
  enviar	
  mensajes	
  
infiltrados	
  de	
  sexualidad	
  es	
  de	
  hecho	
  el	
  padre-­‐o-­‐madre.	
  El	
  incestuoso	
  es,	
  potencialmente,	
  el	
  adulto»	
  
(Laplanche,	
   «Castration	
   et	
   OEdipe	
   comme	
   codes	
   et	
   schémas	
   narratifs»	
   (2006ª),	
   en	
   Sexual.	
   La	
  
sexualité	
   élargie	
   au	
   sens	
   freudien,	
   Puf,	
   2007,	
   p.	
   	
   297).	
   En	
   lugar	
   de	
   concebir	
   al	
   Edipo	
   como	
   un	
  
complejo	
  de	
  pulsiones	
  libidinales	
  (endógenas),	
  Laplanche	
  lo	
  concibe,	
  ante	
  todo,	
  como	
  un	
  «sistema	
  
de	
  auto-­‐teorización»	
  -­‐uno	
  entre	
  varios	
  otros	
  ofrecidos	
  al	
  individuo	
  desde	
  la	
  infancia	
  y	
  desplegados	
  
hermenéuticamente	
  por	
  él	
  como	
  medio	
  para	
  ligar	
  y	
  sintetizar	
  los	
  estímulos	
  enigmáticos	
  del	
  adulto	
  
por	
   los	
   que	
   es	
   interpelado.	
   La	
   falsa	
   atribución	
   que	
   caracteriza	
   al	
   Edipo	
   clásico	
   es	
   entonces,	
   en	
  
realidad,	
   la	
  marca	
  de	
  una	
   rudimentaria	
   re-­‐elaboración	
   subjetiva	
  e	
   incluso	
  de	
  una	
   sistematización	
  
narrativa	
   por	
   parte	
   del	
   individuo.	
   Es	
   la	
   marca	
   de	
   un	
   proceso	
   hermenéutico	
   en	
   el	
   cual	
   la	
  
estimulación	
   enigmática	
   de	
   la	
   situación	
   antropológica	
   fundamental	
   	
   es	
   reconfigurada	
   y	
  
parcialmente	
  dominada,	
  disimulando	
  la	
  pasividad	
  originaria	
  del	
  individuo	
  	
  a	
  través	
  de	
  la	
  asunción	
  
imaginaria	
  del	
  rol	
  activo	
  del	
  “héroe”,	
  del	
  “sujeto”	
  y	
  ya	
  no	
  solo	
  del	
  “objeto”	
  de	
  deseo.	
  La	
  discusión	
  de	
  
Laplanche	
  a	
  propósito	
  de	
  la	
  teoría	
  de	
  la	
  castración	
  como	
  un	
  medio	
  defensivo	
  del	
  niño	
  para	
  dominar	
  
la	
  complejidad	
  del	
  género	
  también	
  es	
  abordada	
  en	
  Laplanche	
  (2006ª)	
  y	
  más	
  detalladamente	
  en	
  «Le	
  
genre,	
   le	
   sexe,	
   le	
   sexual»	
   (2003)	
   en	
   Sexual,	
   2007,	
   op.	
   cit).	
   Una	
   versión	
   incipiente	
   de	
   estos	
  
argumentos,	
  que	
  han	
  ocupado	
  una	
  posición	
  central	
  en	
  el	
  trabajo	
  de	
  Laplanche,	
  puede	
  encontrarse	
  
ya	
  en	
  uno	
  de	
  sus	
  primeros	
  textos,	
  escrito	
  con	
  Pontalis	
  (Laplanche	
  y	
  Pontalis,	
  1964).	
  
36 	
  «Psychanalyse	
   et	
   biologie:	
   réalités	
   et	
   idéologies»,	
   en	
   Laplanche,	
   Problématiques	
   VII	
  :	
   Le	
  
fourvoiement	
  biologisant	
  de	
  la	
  sexualité	
  chez	
  Freud,	
  Paris,	
  PUF,	
  1993,	
  127-­‐144.	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº7  
www.revistaalter.com 

13 

ciencia biológica sino un conjunto de  teorías ideológicamente producidas y cargadas 
sobre los seres vivos (vivants), que algunas veces el psicoanálisis ha cometido el error 
de confundir con la biología propiamente dicha. Uno de los aspectos más significativos 
de esta bio-teorización fundadora –ciertamente su aspecto más universal (138) -es su rol 
constitutivo al «forjar un mito de la animalidad» (139). En esta conexión, Laplanche 
insiste en la necesidad de distinguir entre «el animal» (l’animal) como entidad empírica 
y «la bestia» (la bête)  como una formación totalmente ideológica que regula 
defensivamente la relación humana con el animal. […] Observa que lo que es atribuido 
a la bestia  dentro del hombre (el componente taurino del minotauro; el lobo salvaje que 
todos llevamos dentro) tiene poco que ver con los animales biológicos invocados por 
estas atribuciones: «el lobo, el  lobo real no es cruel ni con otros lobos, ni con sus 
víctimas, ni con el hombre»; su actitud hacia su presa  –con raras excepciones, como 
Laplanche tiene el cuidado de añadir- está gobernada por una necesidad de auto-
preservación y no por el disfrute sádico de la destrucción (1997ª:138-139)37. De modo 
que, paradójicamente, la categoría de la bestia, de lo bestial, emerge como la expresión 
desplazada de lo que es «propio» -con todas las precauciones indicadas arriba- del 
hombre: a saber, precisamente, el inconsciente y la pulsión sexual (141): 
 
 «A veces el hombre es una bestia  [bête] […] depravada y sexual. A menudo es 
un Leviatán cruel; y con mayor frecuencia es ambas cosas. Pero esta referencia 
defensiva al animal es puramente ideológica: nos permite desprendernos de nuestro 
propio inconsciente atribuyéndolo a lo no-humano en nosotros, a lo supuestamente 
“pre-humano” que debería esconderse en lo más profundo de nuestro interior, cuando en 
realidad es el hombre quien ha creado en su interior esa parte no humana bestial, ese 
ello (1997ª:139)38». 
 
 
Marta Rezende Cardoso39 
 

La teoría desarrollada por Jean Laplanche se centra en la noción de enigma y se 
basa en la prioridad de la alteridad del otro y de lo sexual. Esta vía se revela como una 
dirección consecuente para tratar de superar las dificultades inherentes a la cuestión del 
superyó. Como el autor lo ha señalado, la prioridad del otro adulto en la génesis del 
mundo pulsional del niño debería al menos permitirnos retomar de un modo distinto la 
cuestión de lo exógeno y lo endógeno40. 

 
[…] 

 
                                                
37	
  En	
  esta	
  y	
  las	
  siguientes	
  páginas	
  del	
  mismo	
  ensayo	
  utilizo	
  mi	
  propia	
  traducción.	
  	
  
38	
  Op.	
  cit.	
  
39 	
  En	
   «Le	
   surmoi:	
   vers	
   une	
   nouvelle	
   approche»,	
   Filigrane,	
   Printemps,	
   2002,	
   pp.	
   146-­‐159.	
  	
  
(Extrtacto,	
  p.	
  152).	
  
40	
  J.	
  Laplanche,	
  «Les	
  forces	
  en	
  jeu	
  dans	
  le	
  conflit	
  psychique»,	
  Second	
  International	
  Conference	
  :	
  Jean	
  
Laplanche,	
   On	
   Psychic	
   conflict.	
   Londres/Canterbury,	
   1994,	
   p.	
   18.	
   [«Las	
   fuerzas	
   en	
   juego	
   en	
   el	
  
conflicto	
  psíquico»,	
  Entre	
  seducción	
  e	
  inspiración:	
  el	
  hombre.	
  Bs.	
  Aires:	
  Amorrortu,	
  2001].	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº7  
www.revistaalter.com 

14 

 A propósito del superyó, Jean Laplanche se plantea la siguiente cuestión: 
«bloqueados entre los dos tiempos de la represión originaria, los imperativos del 
superyó pueden no estar reprimidos. ¿No habría que considerarlos, entonces, una suerte 
de enclaves psicóticos de toda personalidad?»41. Esta propuesta fue un punto de partida 
en la construcción de nuestras propias ideas42. 
 
 Analizar al superyó a partir de este universo teórico nos permite afirmar su 
carácter extraño en la tópica. La categoría del mensaje y el modelo de la represión, ejes 
centrales de la teoría de la seducción generalizada, están así en la base de nuestras 
hipótesis. 
 
 Se trata de anclar la génesis del superyó en la represión originaria: mensajes no 
metabolizables permanecen bloqueados entre su primer y  segundo tiempo; son 
mensajes que constituirán, por lo tanto, enclaves en la tópica. Ahí se encuentra para 
nosotros el fundamento de la formación del superyó.  
 
 
Alberto Luchetti43 
 

Al integrar la primera y la segunda tópica freudianas con la tópica del clivaje del 
yo – esbozada pero no explicitada en tanto tal  en La escisión del yo en el proceso de 
defensa44- [Laplanche] muestra que, en lo que respecta a la traducción, hay mensajes 
que, inicialmente «implantados», encontrarán après-coup 45  una traducción que 
incrementará, en la vertiente de las representaciones y los afectos, las redes 
preconscientes y por lo tanto el yo, así como lo reprimido (por el inevitable residuo de 
traducción). Pero también hay mensajes «entrometidos» que, por el contrario, 
permanecen radicalmente refractarios a una traducción, y que continuarán perteneciendo 
a ese inconsciente «enclavado» compuesto por aquello que, por diversas razones (por 
ejemplo las características del propio mensaje), sigue sin ser sometido a ninguna 
traducción, permanece ahí en espera o bien resulta completamente intraducible. Si el 
destino de lo reprimido es, como sabemos, intentar constantemente retornar en los 
sueños, en los síntomas, etc., el destino de lo enclavado es permanecer en una actualidad 
constituida por  manifestaciones somáticas, pasajes al acto o cuasi-alucinaciones que de 
algún modo se ubican «a flor de consciencia», es decir, siempre recuperable o lista a 
imponerse a la consciencia perceptiva, pero no a esa consciencia del pensamiento, 

                                                
41J.	
   Laplanche,	
   Nouveaux	
   fondements	
   pour	
   la	
   psychanalyse	
   (1987),	
   PUF,	
   1990,	
   p.	
   129	
   [Nuevos	
  
fundamentos	
  para	
  el	
  psicoanálisis,	
  Bs.	
  Aires	
  :	
  Amorrortu,	
  1989,	
  p.	
  140].	
  	
  
42	
  Para	
   una	
   profundización	
   de	
   este	
   abordaje,	
   véase	
  :	
   Rezende	
   Cardoso,	
   Surmoi	
   et	
   théorie	
   de	
   la	
  
séduction	
  généralisée,	
  thése	
  de	
  doctorat,	
  Université	
  Paris	
  7-­‐	
  Denis	
  Diderot,	
  Paris.	
  
43	
  En	
  «Logolithes»,	
  Journées	
  Internationales	
  Jean	
  Laplanche	
  :	
  Travail	
  de	
  rêve-­‐	
  Travail	
  du	
  rêve,	
  sous	
  
la	
  direction	
  de	
  Jean-­‐Louis	
  Brenot.	
  Institut	
  de	
  France,	
  Fondation	
  Jean	
  Laplanche,	
  2012,	
  pp.	
  131-­‐143.	
  	
  
(Extracto:	
  pp.141-­‐142).	
  
44	
  De	
  1938	
  (O.C.F.-­‐P.,	
  t.	
  XX,	
  pp.	
  221-­‐224)	
  [AE,	
  vol.	
  23,	
  1980].	
  
45	
  Solamente	
  cuando	
   los	
  nuevos	
  códigos	
  de	
  traducción	
  estén	
  disponibles:	
  como	
  ocurre	
  de	
  manera	
  
paradigmática,	
  en	
  la	
  pubertad,	
  con	
  la	
  irrupción	
  de	
  la	
  sexualidad	
  instintiva.	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº7  
www.revistaalter.com 

15 

claramente distinguida por Freud46, tejida en la cadena asociativa de representaciones 
investidas de afectos, es decir, constituida por lazos entre las representaciones investidas 
afectivamente (preconsciente). 
 
 Lo que aquí nos interesa es que los mensajes superyoicos también forman parte 
de este inconsciente enclavado, en la medida en que son intraducibles y de ahí deriva, 
por lo tanto, su carácter de imperativos categóricos. Un prototipo de estos mensajes es 
aquél que se refiere al padre: «Así (como el padre) debes ser, […]. Así (como el padre) 
no tienes derecho a ser»47. Por un lado, la instancia que debería orientar en el espacio 
del lenguaje y ordenar el mundo interior no es, pues, un sistema de referencia coherente 
y bien ordenado: alberga en sí mismo «logolitos», ellos mismos contradictorios (o 
paradójicos): «Esto nos lleva a considerar al superyó como una instancia que, en los 
casos más extremos parece poner  la propia legalidad de las leyes que dicta, la 
apariencia de la razón, la razón razonante, al servicio del proceso primario. De todos 
modos eres culpable, parece enunciar el superyó» como consecuencia de una «suerte de 
absoluto de la culpabilidad, imposible de resolver por alguna delimitación de lo 
prohibido y de lo permitido»48. Por otro lado, el carácter imperativo de esos «logolitos» 
parece en cierta medida derivar de su carácter intratable, intraducible, debido al cual 
permanecen intactos en el aparato psíquico, aunque dotados de «una estructura 
gramatical bien organizada»49. «A menudo he sostenido que el “imperativo categórico” 
es por naturaleza intraducible en otra cosa que sí mismo, imposible de metabolizar: tú 
debes porque debes (Kant) y es imposible dar cuenta de ello mediante alguna 
justificación»50. 
 
Maurizio  Balsamo51 

 
En la teoría de Jean Laplanche encontramos ciertos instrumentos para pensar la 

psicosis: el concepto de superyó como enclave psicótico; aquél de la intromisión, que 
marca -por relación a la implantación- la violencia de la inscripción de la realidad 
relacional; el rol de los mensajes parentales en el surgimiento de la relación 
                                                
46	
  S.	
   Freud	
   (1899),	
   L´interprétation	
   des	
   rêves,	
   p.	
   347-­‐348.	
   En	
   1909,	
   Freud	
   añadía	
   una	
   nota:	
  
Recientemente	
   he	
   encontrado	
   la	
   única	
   excepción	
   a	
   esta	
   regla	
   en	
   un	
   joven	
   que	
   sufría	
   de	
  
representaciones	
   obsesivas,	
   mientras	
   sus	
   funciones	
   intelectuales	
   permanecían	
   intactas	
   y	
   muy	
  
desarrolladas.	
  Las	
  palabras	
  que	
  aparecían	
  en	
  sus	
  sueños	
  no	
  provenían	
  de	
  frases	
  escuchadas	
  o	
  dichas	
  
por	
  él,	
  sino	
  que	
  correspondían	
  al	
  enunciado	
  literal,	
  no	
  deformado,	
  de	
  sus	
  pensamientos	
  obsesivos,	
  que	
  
en	
  estado	
  de	
  vigilia	
  no	
  accedían	
  a	
  su	
  consciencia	
  más	
  que	
  en	
  una	
  forma	
  modificada.	
  	
  [AE,	
  vol.4,	
  1979,	
  
n.31,	
  p.	
  310.]	
  Para	
  Isakower,	
  se	
  trata	
  de	
  un	
  agregado	
  significativo,	
  en	
  la	
  medida	
  en	
  que	
  daría	
  cuenta	
  
del	
  origen	
  del	
  Superyó.	
  	
  
47	
  S.	
  Freud	
  (1922),	
  Le	
  moi	
  et	
  le	
  ça,	
  p.	
  278.	
  [	
  AE,	
  vol.	
  19,	
  1979,	
  p.	
  36].	
  
48	
  J.	
  Laplanche	
  (1980),	
  Problematiques	
  I.	
  L´angoisse,	
  Paris,	
  P.U.F.,	
  1980,	
  p.	
  353.	
  [	
  Problematicas	
  I.	
  La	
  
angustia,	
  Buenos	
  Aires,	
  Amorrortu,	
  1988.].	
  
49	
  Una	
  característica	
  que,	
   como	
  ya	
  hemos	
  dicho,	
   Isakower	
  atribuye	
  al	
  Superyó	
   (O.	
   Isakower,	
   	
  «On	
  
the	
  Exceptional	
  Position	
  of	
  the	
  Auditory	
  Sphere»	
  Int.	
  J.	
  Psycho-­‐Anal.,	
  1939,	
  20,	
  p.	
  348).	
  
50	
  J.	
   Laplanche	
   (2004),	
   «Trois	
   acceptions	
   du	
   mot	
   “inconscient”	
   dans	
   le	
   cadre	
   de	
   la	
   théorie	
   de	
   la	
  
séduction	
  généralisée»,	
  Sexual.	
  La	
  sexualité	
  élargie	
  au	
  sens	
  freudien,	
  Paris,	
  P.U.F.,	
  2007,	
  p.	
  202.	
   [En	
  
Alter.	
  Revista	
  de	
  psicoanálisis,	
  n.	
  4,	
  2009:	
  Traducción	
  y	
  tópica	
  psíquica].	
  
51	
  En	
   «La	
   question	
   de	
   la	
   psychose	
   et	
   la	
   théorie	
   laplanchienne:	
   perspectives	
   et	
   développements»,	
  
Argument	
  pour	
  les	
  «Journées	
  Jean	
  Laplanche»,	
  Roma,	
  2001,	
  (Extracto,	
  pp.	
  1-­‐2).	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº7  
www.revistaalter.com 

16 

“paradójica”; la ausencia de après-coup y por lo tanto de traducibilidad del mensaje; el 
rol del duelo imposible, tal como aparece en su tesis sobre Hölderlin, etc. Entre estos 
elementos una cuestión de capital importancia es ciertamente la que se refiere al estatuto 
de los mensajes parentales y a su (total o relativa) intraducibilidad cuando son 
retomados por el sujeto. Laplanche ha propuesto la hipótesis según la cual, en la 
problemática psicótica, los mensajes parentales pueden caracterizarse por una 
intraducibilidad que responde al hecho de estar “acompañados” por un código de 
traducción pregnante, que se impone hasta el punto de impedir su olvido. Más 
exactamente, escribe: «Es evidente que las características del mensaje tienen una 
enorme influencia en la capacidad de encontrar un modo de tratamiento del mensaje y, 
por lo tanto,  justamente, en la capacidad o no de traducirlo. [Se puede imaginar] una 
cierta especificidad [del mensaje psicotizante] que hace de éste un mensaje finalmente 
acompañado por su propio código de traducción. No puede ser traducido porque su 
propio código es entregado con él. Un código hasta tal punto pregnante que no hay 
necesidad de ir más allá». 

 
 

José Carlos Calich52 
  
 En la perspectiva laplanchiana, el psiquismo, amenazado de desorganización por 
un estímulo no ligado –la implantación en el infante del mensaje comprometido por lo 
sexual del adulto- busca dominar y ligar el exceso de energía, y ello a través del 
movimiento traductivo. 
 
 Así, en un primer tiempo podemos suponer que el «sueño traumático» descrito 
por Freud no es una excepción; por el contrario, la actividad onírica consistiría 
precisamente en la búsqueda (más allá de la realización del deseo e incluso más allá del 
principio del placer) de significación de lo que fue implantado de manera traumática y 
que sigue manteniendo su efecto de exceso, tanto por el residuo no traducido como por 
los mensajes aún no traducidos. Dicho de otro modo, el intento de traducción del 
mensaje, que insiste y exige un trabajo psíquico (Arbeitsanforderung), estaría en el 
centro de la actividad onírica.   
 
 
Jean-Louis Brenôt53 
 

Jean Laplanche nos propone, con este texto sobre las tres acepciones de la 
palabra inconsciente, un nuevo equilibrio de la metapsicología psicoanalítica. Ideas 
desarrolladas a lo largo de muchos años se encuentran aquí presentadas de una manera 
                                                
52	
  En	
  «Breve	
  réflexion	
  sur	
  la	
  métapsychologie	
  des	
  rêves	
  à	
  la	
  lumière	
  de	
  la	
  	
  Théorie	
  de	
  la	
  séduction	
  
généralisée»,	
   Journées	
   Internationales	
   Jean	
   Laplanche	
  :	
  Travail	
   de	
   rêve-­‐	
   Travail	
   du	
   rêve,	
   sous	
   la	
  
direction	
   de	
   Jean-­‐Louis	
   Brenot.	
   Intitut	
   de	
   France,	
   Fondation	
   Jean	
   Laplanche,	
   2012,	
   p.11-­‐18.	
  
(Extracto:	
  p.	
  13).	
  
53	
  En	
  «Destins	
  des	
  messages	
  énigmatiques»,	
  Psychiatrie	
  française,	
  n	
  3/2006,	
  pp.	
  26-­‐33	
  (Extracto,	
  p.	
  
26).	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº7  
www.revistaalter.com 

17 

concisa, a lo que se añade una formulación que puede sorprender en lo que concierne a 
la modificación y a la complejización del concepto de inconsciente. 
 
 Las ideas son planteadas según modalidades que, evitando el dogmatismo, 
permiten introducir el debate […]. 
 
 Además, junto a esta propuesta de debate, citaremos algunas palabras de Jean 
Laplanche: «he abierto una pista de investigación que no puedo  explorar yo solo y que 
dejo a otros a cargo de continuar si se revela viable». 
 
 
Jean-Daniel Savant54 
 
 La relación entre práctica y teoría psicoanalítica puede ser calificada de 
dialéctica. La práctica no es una simple aplicación de la metapsicología y la teoría no 
nace únicamente de la práctica. La idea de Popper según la cual una ciencia no se 
construye a partir de la confirmación repetida de una teoría (verificación) sino más bien 
por el hecho de que, en principio, ésta pueda ser refutada o criticada, constituye un 
progreso por relación a los empiristas que lo precedieron. Sin embargo, el concepto de 
lo sexual, la teoría traductiva del inconsciente y la situación antropológica fundamental 
no son directamente refutables por la práctica psicoanalítica. Por el contrario, sí 
podemos imaginar que alguien critique esos conceptos basándose en la experiencia de la 
práctica. Mi conclusión provisoria será modesta: considero que es difícil, sino 
imposible, validar o refutar la teoría de la seducción generalizada por la práctica 
psicoanalítica, como es difícil demostrar la validez de un elemento teórico del 
psicoanálisis en, y por, una situación práctica cualquiera. Al hablar de demostración, 
Christophe Dejours aporta una bella fórmula cuando escribe: «… suscribo la idea de 
que en psicoanálisis una teoría no se demuestra sino que se argumenta» (2001, p. 26). 
Basándome en mi experiencia práctica, simplemente diré que los conceptos de la teoría 
de la seducción generalizada me ayudan a pensar y por lo tanto a trabajar. Si ello no 
constituye una validación en el sentido de Popper, no deja de ser una de las cosas 
esenciales que se pueden esperar de una teoría. Retomo un argumento citado más arriba, 
a saber, la «necesidad» de una nueva teoría. En mi opinión la Teoría de la seducción 
generalizada es necesaria para pensar el psicoanálisis hoy en día de manera rigurosa. 
 
 
 

                                                
54	
  En	
   «Où	
   est	
   passé	
   le	
   transfert	
   en	
   creux?	
  Clinique	
   et	
   pratique	
   comme	
  épreuves	
   de	
   la	
   validation-­‐
réfutation	
   pour	
   la	
   TGS	
   (Théorie	
   de	
   la	
   Séduction	
   Géneralisée)	
  :	
   intérêts	
   et	
   limites»,	
   Psychriatrie	
  
française,	
  Vol	
  XXXVIII,	
  4/07,	
  2007,	
  (Extracto,	
  pp.	
  132-­‐133).	
  


