
ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº6  
www.revistaalter.com 

1 

 
 
 

 
ALTER Nº6 
DESPUÉS	
  DE	
  FREUD 

Freud:	
  invención	
  y	
  descubrimiento*	
  
Dominique Scarfone 
 
 
 
 

        “Psique es extensa, nada sabe de eso” 
                  S. Freud, 22 de agosto de 1938 

 
 
 
 
 Hubo un tiempo, hace ya una treintena de años, en que el proyecto mismo de 
este libro (1) hubiera parecido superfluo. Entonces el psicoanálisis tenía el viento a su 
favor. Mejor aún, él mismo era un viento que empujaba a los navíos de varias otras 
disciplinas: psiquiatría, psicología, sociología, antropología, criminología, estudios 
literarios… Hoy los vínculos del psicoanálisis con esos otros dominios están, en 
diversos grados, distendidos. Para tomar solamente un ejemplo, la psiquiatría se ha 
medicalizado fuertemente, lo que significa que sus teorías explicativas y sus 
instrumentos terapéuticos, influenciados especialmente por los notables progresos  
efectuados en el estudio de los mecanismos del cerebro, se parecen cada vez más a los 
de cualquier otra rama de la medicina. Desde entonces la psicofarmacología, que 
aparece hace aproximadamente cuarenta años, constituye  la base terapéutica esencial en 
psiquiatría. 
 
 Si esta medicalización todavía no ha producido los milagros  terapéuticos que 
podían esperarse, no es menos cierto que hoy la tendencia parece irreversible. Los 
caricaturistas que siguen representando al psiquiatra sentado  detrás de un diván de 
psicoanalista harían bien en actualizar su estereotipo y vestir al practicante con una 
camisa blanca. La psiquiatría y el psicoanálisis, por un tiempo compañeros de ruta, hoy 
siguen caminos muy distintos. Ahora el caricaturista colocará al psiquiatra de pie junto 
a un Pet-scan, o sea un aparato de tomografía por emisión de positrones. Esta máquina 
permite observar –indirectamente, pero de todos modos visualmente- al cerebro 
trabajando, ya que se puede ver cuál es la zona cerebral que consume más glucosa (el 
principal carburante del cerebro) según la tarea que se le propone. De ahí a pretender, 
como algunos, que pronto se podrá observar el pensamiento hay más de un paso: una 
profunda brecha donde solo se precipitan los reduccionistas más impacientes. En efecto, 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº6  
www.revistaalter.com 

2 

entre la observación de una zona coloreada sobre una pantalla de Pet-scan y la 
comprensión de los procesos mentales se extiende un vasto territorio que no solo es el 
objeto de psiquiatras, sino también el de psicólogos, neurólogos, especialistas de las 
ciencias cognitivas y de la inteligencia artificial, filósofos de la mente, poetas,  
novelistas y… ¡ psicoanalistas! 
 
Pregunta: ¿Psicoanalistas, dice? ¿Por qué tendrían que meterse en ese terreno? ¿Acaso 
no son los profetas del inconsciente y, por lo tanto, de lo inefable? ¿No son, por 
definición, alérgicos a toda reducción de la psique al cerebro? ¿No son los adversarios 
naturales del cognitivismo? 
 
D.S: Sabía que ello les sorprendería. Una parte de los malentendidos que rodean al 
psicoanálisis  se debe a la ocultación de sus fundamentos y de su objetivo primordial, 
que es aumentar el conocimiento, a través de sus medios específicos,  del 
funcionamiento de la mente humana. La distensión de los vínculos con la psiquiatría y 
otras disciplinas no es un drama; es la condición necesaria para el desarrollo riguroso 
del propio psicoanálisis, en tanto disciplina capaz de aportar una contribución original a 
los problemas de la mente. Cómo se ha llegado a considerar al psicoanálisis como 
refractario a esas cuestiones demandaría una investigación que no estoy en condiciones 
de hacer, pero avancemos un poco más… 
 
 
 
Freud, fisicalista 
 
 
 Una nota de Freud escrita en Agosto de 1938, poco tiempo antes de su muerte, 
termina con la frase de aspecto un poco sibilino que coloqué en epígrafe: «La psique es 
extensa [étendue], de ello nada sabe (2)». ¿Tendida [étendue] (3), la psique? ¿Se trataría 
de un juego de palabras de Freud, quien literalmente ha tendido en su diván a un gran 
número de personas en el curso de su ya larga práctica de cinco o seis décadas? En 
absoluto. Extensa / tendida (ausgedehnt en alemán) tiene un sentido preciso, aquél de la 
res extensa, de la cosa extendida, de la sustancia material estilo Descartes, quien, como 
sabemos, la contrastaba con la cosa pensante (res cogitans). De modo que aquí Freud es 
anticartesiano, adversario de cualquier dualismo alma-cuerpo. La psique no está hecha 
de una sustancia que le sería exclusiva. Ella reposa en el sustrato bien material del 
cerebro. Esta posición freudiana puede sorprender a mucha gente, incluso dentro del 
mundo psicoanalítico. Porque, a fuerza de relacionarnos solo con lo psíquico, corremos 
el riesgo de olvidar que la mente está encarnada y que el psicoanálisis siempre supo 
hacerle un lugar al cuerpo. No digo que la comprensión de esta materialidad psíquica 
sea simple ni definitiva, o que el psicoanálisis afirme, a coro con los reduccionistas 
radicales, que la psique no es más que tal o cual estado del cerebro. No. Pero no hay 
ninguna duda de que todo acto psíquico está sostenido por un acontecimiento cerebral. 
Tal es el materialismo freudiano, observable en esta corta nota de 1938. 
 
 Sin embargo, el materialismo freudiano no es el arrepentimiento de un anciano 
conciente de su muerte cercana. Retrocedamos cuarenta y tres años, hasta Septiembre de 
1895. Freud está redactando febrilmente un texto monumental que no será publicado 
durante su vida. Se trata del «Proyecto de psicología científica». La frase inicial 
retendrá nuestra atención por su intención, que no puede ser más clara: «Con este 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº6  
www.revistaalter.com 

3 

proyecto buscamos hacer entrar a la psicología en el marco de las Ciencias naturales, es 
decir, representar los procesos psíquicos como estados cuantitativamente determinados 
de partículas materiales identificables, y ello con el fin de volverlas evidentes e 
incontestables (4)». 
 
 De modo que Freud muestra una gran constancia, a menudo ignorada, a menudo 
incomprendida. Un materialismo consecuente que servirá de telón de fondo a casi todos 
los aspectos que trataré en este libro (5). Creo que la viabilidad misma del psicoanálisis 
depende de que se reafirme su materialismo, su realismo, por oposición a lo que  a veces 
se presenta de él: una suerte de historia novelada y llena de pathos, donde entidades 
metafísicas se encuentran retozando libremente en lo inverificable de la imaginación  de 
los psicoanalistas y de sus pacientes crédulos. Este realismo es doble, ya que junto a la 
materialidad de los hechos psicológicos que resultan, por así decir, de un sesgo 
epistemológico de Freud, se agregó en el camino lo que Freud llamó la «realidad 
psíquica», es decir, una concepción del inconciente que no ve en éste una simple forma 
de hablar, sino algo tan real como la realidad material. Esta concepción realista del 
inconciente, en ciertos momentos incluso llegará a adquirir el aspecto de un verdadero 
maquinismo psíquico, rebelde a toda reducción subjetivista. Un inconciente del cual, en 
la acepción más radical del término, sería imposible decir que se trata de «mi» 
inconciente. 
 
 Sostendré que el psicoanálisis no es un cajón de sastre donde se encuentra lo que 
sea que uno quiera meterle, en una completa ausencia de rigor y en una plácida 
ignorancia de los «hechos». Si el proyecto de Freud –el proyecto de 1895 así como 
aquél esbozado en las notas inconexas de 1938- es, como todo pensamiento auténtico, 
un proyecto abierto sobre un devenir indeterminado, justamente por esa razón se 
inscribe en un trayecto riguroso, inspirado por una inquietud que debe  calificarse de 
científica. El Freud que invocaré definía al psicoanálisis ante todo como un método. No 
como un saber sino, en primer lugar, como un hacer, un saber-hacer que permite 
acceder a ciertas formas del pensamiento, a ciertos contenidos que por lo general 
escapan a la conciencia. Método precisado por Freud a lo largo de quince años de 
diversos intentos por llegar a dar algún sentido a las locuras histéricas y  otras 
patologías frente a las cuales lo colocaba la clínica cotidiana.   
 
 De modo que el psicoanálisis freudiano es ante todo un método, más 
precisamente un método de investigación. El método consiste esencialmente en dos 
cosas: libre asociación de ideas por parte del paciente analizado, atención en igual 
suspenso por parte del analista. Cuando este método es aplicado correctamente, permite 
acceder a contenidos del pensamiento que el paciente normalmente no llega a 
representarse concientemente. Pero el acceso a esos contenidos también permite 
reconocer que dichos pensamientos inconcientes responden a leyes de funcionamiento 
diferentes y que están sometidos a un tratamiento, a una distribución en la mente que 
resulta de una dinámica particular. 
 
 Es así que el método dará lugar a una modelización del aparato psíquico, o sea 
del aparato que distribuye los pensamientos de manera diferente, sometiéndolos a 
tratamientos particulares. En efecto, a partir de fenómenos aparentemente extraños 
como los nombres en la punta de la lengua (6), los lapsus, los actos fallidos, los sueños y 
diversos síntomas neuróticos, hay que llegar a imaginar una maquinaria psíquica que 
trata de forma específica a los datos de la percepción y de la memoria. Percepción y 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº6  
www.revistaalter.com 

4 

memoria que, junto con el juicio, constituyen el grueso de la actividad psíquica. Freud 
encargó a su metapsicología  la concepción de un tal aparato psíquico. Pero nunca tuvo 
ninguna duda de que ese aparato era una ficción teórica, un modelo necesario para 
continuar la investigación, como los que construyen todas las ciencias con el fin de 
poder representarse mejor los sistemas complejos que escapan a la observación directa. 
Freud inaugura esta estrategia de conocimiento, muy moderna,  en ese texto de 1985 al 
que acabo de referirme; luego la continúa al revisar y modificar periódicamente su 
modelo, en la medida en que va tomando en cuenta nuevos fenómenos, nuevos 
problemas  que  sus primeras versiones  no permitían contemplar. Se entiende que al ser 
una ficción teórica, como cualquier modelo científico, el aparato psíquico no es idéntico 
al cerebro (que comienza a ser explorado científicamente), pero Freud nunca dudó que 
ese aparato solo podía concebirse sobre la base bien concreta del funcionamiento de las 
neuronas alojadas dentro de la bóveda craneana. 
 
 De modo que Freud fue un materialista de principio a fin. Incluso a veces pecó 
por un exceso de entusiasmo en relación a las ciencias biológicas. Pero la puesta en 
práctica del método analítico con sujetos humanos le había reservado algunas sorpresas 
que, en un primer momento, lo desconcertaron. Una de esas sorpresas fue encontrar, 
entre las asociaciones de los sujetos sometidos al método analítico, una gran cantidad de 
pensamientos, organizados según temas y en series, que pronto convirtieron al 
explorador del inconciente en una suerte de etnólogo en país extranjero. Entonces se 
hacía necesaria una generalización aún mayor que la modelización metapsicológica, lo 
que dio lugar a aquello que podría designarse como una antropología psicoanalítica. 
Pero la principal sorpresa fue, sin ninguna duda, el fenómeno de la transferencia.  Este 
fenómeno primero fue recibido por Freud como algo indeseable, algo perjudicial para el 
desarrollo, que había creído bien pautado, de los análisis. En un escenario típico -
aunque bastante simplificado- de transferencia, de pronto los pacientes solo muestran 
interés por la persona del analista, en vez de atenerse a la persecución de las metas que 
se habían fijado al venir a hacer un análisis A través de sus producciones en sesión 
intentan complacer  al analista para ser queridos por él. Enseguida vemos por qué esta 
segunda sorpresa es la más importante: en lo sucesivo, los mismos hallazgos que hace 
un momento nos hacían ver al analista como un etnólogo en país extranjero, de pronto 
se vuelven sospechosos, como producto de la complacencia del paciente con respecto al 
terapeuta. Lo que vengo de llamar antropología psicoanalítica aparece desde entonces 
como algo muy distinto de una colección de observaciones objetivas, en la medida en 
que el sujeto que relata esos contenidos no puede ser considerado como imparcial. Así, 
con el descubrimiento del fenómeno de la transferencia surgiría un serio problema 
epistemológico. Al perfeccionar su método analítico, Freud intentaba deshacerse del 
método por sugestión que utilizaba antes junto con la hipnosis y que lo condujo a un 
impase mayor (7). Pero he aquí que la fiabilidad de lo que era descubierto con el nuevo 
método, virtualmente exento de sugestión, no estaba asegurada en absoluto. La 
objetividad del conjunto de contenidos psíquicos en el marco del análisis (o de cualquier 
otra relación entre humanos) ya no puede considerarse evidente.  Por lo demás, este 
hecho volverá sospechosos los descubrimientos de verdades etnológicas que, mutatis 
mutandis, estarían expuestos a un similar sesgo transferencial, en el sentido amplio.  
 
 La antropología psicoanalítica es lo que más ha inquietado la imaginación. Del 
psicoanálisis se recordará sobre todo el complejo de Edipo – y ello en su versión más 
simplificada, sino simplista- y la idea general, en lo sucesivo anticuada, de «complejo», 
cuya incorporación al lenguaje cotidiano habrá desnaturalizado totalmente. Mientras 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº6  
www.revistaalter.com 

5 

que en el origen el término «complejo» designaba una convergencia de asociaciones de 
ideas alrededor de un mismo tema, lo único que se ha conservado de la palabra es la 
noción, connotada negativamente, de «problema» o «idea fija», noción que no pertenece 
a Freud sino a la tradición psiquiátrica francesa del siglo XIX. Así, «tener complejos» 
pasó a significar «tener cierta opinión sobre uno mismo connotada negativamente». Se 
dirá de alguien, acusándolo (o culpándolo): «tiene un complejo de inferioridad (o de 
superioridad)». De modo que las nociones metapsicológicas se han convertido 
esencialmente en evaluaciones cualitativas, han sido asimiladas a la cultura en calidad 
de teorías psicológicas ingenuas que ya no tienen nada de psicoanalíticas. 
 
 
 
Invención y descubrimiento 
 
 
 Así, pues, el método psicoanalítico da lugar a un cuerpo teórico compuesto por 
al menos dos aspectos. En primer lugar, se trata de un conjunto de proposiciones 
científicas centradas en uno o varios modelos –sucesivos o contemporáneos- del aparato 
psíquico: es la metapsicología freudiana. Con este término hay que entender una cierta 
sistematización de las proposiciones psicoanalíticas sobre la vida psíquica inconciente, 
un más allá de la psicología (es el sentido literal del término), en la medida en que la 
psicología de la época de Freud solo se interesaba por lo que era accesible a la 
conciencia. Según Freud, la metapsicología se compone de tres aproximaciones o 
puntos de vista complementarios: el punto de vista tópico, que describe «lugares 
psíquicos» virtuales (por ejemplo el inconciente y el preconciente), el punto de vista 
dinámico, que examina los hechos psíquicos en tanto que regidos por una oposición de 
fuerzas (en griego, dynamos), y el punto de vista económico, que considera las cosas 
desde el ángulo de la distribución de investiduras libidinales, siendo la libido el nombre 
que Freud le da a la energía de las pulsiones sexuales. 
 
 En segundo lugar, se trata del conjunto de contenidos, más o menos 
generalizables, descubiertos en la mente de la gente (7), y que yo agrupo dentro de lo 
que he llamado «antropología psicoanalítica»; esos contenidos son, en lo esencial, 
teorías espontáneas de los humanos sobre sí mismos y sobre sus semejantes, teorías que 
actúan como motivos explícitos o implícitos (por lo general implícitos) de su conducta. 
Por ejemplo, estrictamente hablando, Freud no es el inventor sino el descubridor  del 
complejo de Edipo. Aquí «descubridor» debe entenderse en el sentido del arqueólogo o 
del historiador que, a través de sus investigaciones metódicas, descubre una invención 
que se remonta a civilizaciones pasadas. Esta distinción entre descubrir e inventar puede 
parecer trivial,  pero tiene su importancia: la invención de la brújula permite el 
descubrimiento de América. La invención del microscopio permite el descubrimiento de 
los micro-organismos infecciosos. Así mismo, la invención por Freud del método 
analítico le permite descubrir la vida fantasmática que pulula bajo las producciones 
neuróticas o bajo la «psicopatología de la vida cotidiana», o sea la serie ordinaria de 
nuestras pequeñas «neurosis» benignas: olvido de nombres bien conocidos, lapsus, 
torpezas que ocurren muy oportunamente, etc. El descubrimiento de esta abundancia 
bajo la aparente unidad del aparato psíquico no debe, pues, confundirse con lo esencial 
del psicoanálisis, porque la originalidad de éste no se encuentra ahí. Después de todo, 
Freud identificó el complejo de Edipo en las tragedias de Sófocles y, del mismo modo, 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº6  
www.revistaalter.com 

6 

en el caso de muchos otros contenidos de la vida psíquica otorgó la prioridad a 
creadores geniales, como Goethe o Shakespeare.  
 
 Distinguir la invención freudiana (el método) de sus descubrimientos (lo que el 
método saca a la luz) es sumamente importante porque confundirlos acarrea problemas, 
especialmente en el marco de las discusiones entre corrientes psicoanalíticas divergentes 
u opuestas. En efecto, el mundo psicoanalítico no se parece en nada a una iglesia unida 
alrededor de una misma fe. Las querellas y las escisiones, que comenzaron en tiempos 
de Freud y desde entonces no dejaron de producirse, se refieren a puntos teóricos o 
prácticos que si bien a veces son importantes, otras veces son totalmente secundarios. 
Me parece que una distinción clara entre la invención –el método- y los descubrimientos 
realizados con su ayuda, permite discutir más serenamente sobre puntos de la teoría o la 
clínica. Así, la concepción que diferentes autores tienen de las pulsiones puede variar en 
mayor o menor medida y ello no afecta en absoluto al psicoanálisis en su conjunto, pues 
éste debería reposar más bien en un cierto número de enunciados fundamentales 
alrededor de los cuales gravitarían teorías secundarias, que, como decía Freud, podrían 
reemplazarse sin que ello cause mayor daño a la teoría de conjunto. Hemos visto que 
cuando se pide a Freud definir al psicoanálisis, lo designa ante todo como un método. 
Pero llevado a determinar los pilares teóricos edificados como consecuencia de la 
aplicación del método, menciona los procesos psíquicos inconscientes, la represión, la 
resistencia, la sexualidad infantil y el complejo de Edipo.  
 
 Los tres primeros pilares son, sin ninguna duda, conceptos metapsicológicos; se 
refieren a la modelización del aparato del alma y de su funcionamiento, y repercuten 
directamente en el modo de comprender las formas de la vida psíquica descubiertas por 
el método. Los dos últimos, la sexualidad infantil y el complejo de Edipo, son de otro 
orden: evidentemente son del orden de los descubrimientos. Sin embargo, ello es solo 
parcialmente cierto, pues resulta cada vez más claro que, en la época en que Freud 
escribía los Tres ensayos de teoría sexual, la idea de la existencia de la sexualidad 
infantil formaba parte del ambiente, al menos para los médicos, los sexólogos y los 
educadores. El complejo de Edipo nunca antes había sido llamado así, pero ello no 
impedía que los novelistas o los dramaturgos lo ilustrasen en sus obras. Evidentemente 
pensamos en Sófocles, de quien Freud tomó prestado el personaje mítico, pero 
ciertamente también podríamos citar a Shakespeare (por ejemplo en Hamlet) o a 
Dostoïevski y a muchos otros. La originalidad de Freud es proponer que la estructura 
del drama edípico proporciona una configuración esencial en cuanto a la posición del 
pequeño ser humano en el universo de los adultos que lo acogen. El Edipo no es tanto 
una teoría central del psicoanálisis como una estructura antropológica central 
descubierta por él. 
 
 
 
La importancia de la sexualidad infantil 
 
  
 Sería necesario retomar detalladamente las etapas de la historia del psicoanálisis 
para comprender la adhesión de Freud a la teoría de la sexualidad infantil. Digo bien a 
la teoría -y no al hecho empírico-  pues, como mencioné hace un momento, nadie 
ignoraba, en Viena u otros lugares, que los niños tenían actividades sexuales. Pero una 
cosa es tener conciencia de un hecho empírico y otra saber elevarlo al nivel de concepto 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº6  
www.revistaalter.com 

7 

y, más aún, vincularlo con todo un aspecto de la vida psíquica en general. Como 
veremos, la teoría de la sexualidad infantil iba a tener para Freud un gran valor 
heurístico  a propósito de toda una serie de problemas con los que había tropezado en el 
curso de su práctica clínica y de su práctica de teórico de la vida psíquica. El escándalo 
del psicoanálisis no se debió tanto a la afirmación de la existencia de la sexualidad 
infantil como al planteamiento de contenidos sexuales en el corazón de la actividad que 
subyace a las producciones de la mente humana, tanto en las neurosis como en las 
producciones más «elevadas». El pensamiento de Freud ya generaba incomodidad 
cuando afirmaba que la mayor parte de nuestra actividad psíquica es inconsciente, pero 
ello siempre podía discutirse entre eruditos y filósofos (y sabemos que la idea de 
psiquismo inconsciente estaba en el ambiente en la época en que Freud comenzaba a 
reflexionar sobre el tema). Pero esos dos elementos (sexualidad infantil y vida psíquica 
inconsciente), que tomados separadamente no provocaban ningún escándalo,  se volvían 
inaceptables cuando  se combinaban, primero en una teoría de las neurosis y luego en 
una teoría más general de las motivaciones humanas. Sea por las razones religiosas de 
unos o por la concepción elevada de la idea de hombre de otros, esa relación se volvía 
insoportable. ¡Y todavía lo es! Porque no iremos a creer que, después de cien años de 
psicoanálisis y después de la «revolución sexual» de los años 1960-1970, hemos 
evolucionado verdaderamente en relación a este tema. 
 
 Notemos que la razón de un tal rechazo se encuentra en un factor que no fue 
conceptualizado por Freud inmediatamente. Ese elemento central se llamará narcisismo 
y solo aparecerá en los escritos de Freud a partir de 1910. Como sabemos, el término 
tendrá un gran futuro, pero aún hoy no es seguro que su alcance sea evaluado 
acertadamente. El narcisismo humano, entendido como amor dirigido a la propia 
imagen, constituye el factor más poderoso de rechazo, a la vez de la idea de procesos 
psíquicos inconcientes y de la sexualidad infantil. Ahora bien, esta definición como 
«amor de sí», al colocar al narcisismo del lado del amor y, por lo tanto, volverlo 
enemigo de la pulsión sexual, inmediatamente plantea otro jalón de la conceptualización 
freudiana, a saber, la noción de conflicto.  
 
 Hay conflicto psíquico porque si el yo quiere preservar su coherencia interna y el 
amor que se dirige, no podrá dar libre curso a  todo lo que empuja del lado de lo sexual 
inconsciente. Hay un litigio, en última instancia insoluble, entre, por un lado, las 
mociones sexuales reprimidas y su modo de satisfacción y, por otro lado, las 
características y las funciones del yo. Las primeras solo apuntan a una cosa: la 
satisfacción por las vías más inmediatas, sin que sea tomado en cuenta el objeto que 
procura dicha satisfacción; por su parte el yo, por el amor narcísico que se dirige,  vela 
por su propia subsistencia y entonces debe, si se puede decir, considerar las cosas a más 
largo plazo y siguiendo otros criterios. Más aún, ese narcisismo del yo proviene del 
amor que le fue dirigido por otros que, por lo demás, le sirvieron de modelo. La relación 
entre el yo y sus «objetos de amor» no podría, pues, ser la misma que aquélla entre las 
pulsiones reprimidas y sus objetos. De ahí el conflicto inevitable, esencial, entre el yo y 
las pulsiones.  
 
 Freud fácilmente hubiera podido ubicar esta noción de conflictiva psíquica entre 
los pilares del psicoanálisis enumerados hace un momento. La teoría del conflicto 
psíquico es una contribución absolutamente original del psicoanálisis a la comprensión 
de la conducta humana, casi podría decirse: de la condición humana. Por lo demás, 
conviene señalar de paso que tener en cuenta esta conflictiva esencial de lo humano 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº6  
www.revistaalter.com 

8 

significa que, a pesar del trabajo de levantamiento de la represión, el psicoanálisis de 
ningún modo implica una toma de posición a favor de la «verdad inconsciente», 
desdeñando al yo y sus defensas. No hay más verdad del lado de lo reprimido que del 
lado de lo represor, y lo reprimido no constituye una segunda consciencia latente, o un 
«verdadero yo» que sería más verdadero que el otro. El trabajo del psicoanálisis consiste 
en volver a poner en un mismo plano lo reprimido y lo conciente, para dar al sujeto la 
posibilidad de realizar un juicio que ocupe el lugar de la represión. Ya Freud había 
alertado a los analistas contra toda mística del inconsciente. 
 
 Desde entonces la sexualidad infantil aparece como un pilar del psicoanálisis, en 
la medida en que constituye uno de los polos de un conflicto fundamental. Pero ese polo 
es él mismo conflictivo. En efecto, hay que precisar que, elevada al rango de concepto a 
partir de observaciones empíricas banales, la sexualidad infantil no se define como «la 
sexualidad de los niños», sino como la parte más problemática, la más rebelde, de la 
sexualidad humana en general. Para evitar confusión, desde ahora la llamaré, siguiendo 
a varios otros, lo sexual, distinguiendo así el concepto freudiano de los 
comportamientos sexuales en general (infantiles o adultos). 
 
 Los psicoanalistas tropiezan constantemente con este problema de lo sexual. 
Incluso podría decirse que es lo que constituye un motivo de discordia  mayor, no 
solamente entre el psicoanálisis y otros puntos de vista sobre lo humano, sino también 
entre las diversas corrientes del psicoanálisis. Lo que no impide que, a través del 
concepto de narcisismo, veamos a lo sexual infiltrarse en la metapsicología misma. La 
propia maquinaria psíquica aparecerá organizada según tramas diferenciadas de lo 
sexual (sexual desligado del lado de las pulsiones reprimidas, sexual ligado y más 
«quieto» del lado del narcisismo). Ello no deja de tener consecuencias. 
 
 
 
Las teorías inconcientes 
 
 
 Retomemos el hilo de la exposición. Obtenemos esto: un método psicoanalítico 
unido a la concepción de un modelo del aparato psíquico que intenta dar cuenta de los 
fenómenos observados gracias a ese método (modelización susceptible de ser revisada 
en el camino). Método y modelo que pertenecen al aspecto del psicoanálisis que 
compete a sus proposiciones científicas. Por otro lado, tenemos contenidos psíquicos 
susceptibles de ser descubiertos por el método, contenidos situados en el aparato 
psíquico según diversos arreglos, en diversos lugares psíquicos del modelo en cuestión. 
El modelo del aparato psíquico es capaz de dar cuenta de las relaciones que guardan 
esos contenidos entre sí, pero la naturaleza de esos contenidos no es inherente al método 
psicoanalítico sino que más bien refleja la singularidad de cada uno. Volvamos al 
ejemplo del microscopio: sabemos que las bacterias descubiertas gracias a él no forman 
parte de su equipo. Nos gustaría pensar que eso mismo ocurre en el caso del método 
freudiano, que se mantendría claramente independiente de lo que descubre en la mente 
de la gente. 
 
 Lamentablemente eso no es posible. Mientras que el microscopio es un 
instrumento fabricado por el hombre, creado por su mente pero volcado hacia la 
realidad exterior, el instrumento freudiano, que también es una creación de la mente, 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº6  
www.revistaalter.com 

9 

está volcado… ¡hacia la mente misma! Por lo tanto, sería sorprendente que pretendamos 
una independencia absoluta entre, por un lado, el método y el modelo de la psique y, por 
otro, los contenidos descubiertos y situados en esa psique. Un eslabón esencial ligará los 
dos dominios: se trata, una vez más, de lo sexual. He aquí cómo. 
 
 El psicoanálisis se vio llevado a conceder un lugar central a la dimensión sexual 
de los contenidos psíquicos por varias razones. La primera razón – y la más simple- es 
que, dentro de la situación de análisis, cuando se invita a los pacientes a prestarse al 
método, tarde o temprano abordarán pensamientos, escenarios de carácter sexual que, 
desde la infancia, han teñido su concepción del mundo. Esos pensamientos, esos 
escenarios son los residuos de teorías sexuales infantiles, teorías cuyas formas y 
contenidos son indisociables de lo sexual infantil que vengo de tratar. Otra razón es que 
esos escenarios sexuales pueden relacionarse con problemáticas psíquicas tales como 
los síntomas, los rasgos de personalidad y, más generalmente, toda la trama de la 
historia personal de un sujeto dado. Las teorías sexuales infantiles no explican la 
totalidad de la historia de una vida, lejos de ello; pero tiñen casi todo lo que en ella 
adquiere cierto relieve, presenta alguna textura. Una tercera razón es que, como 
comenzamos a verlo con el narcisismo, lo sexual, en su forma «civilizada» que 
llamamos «amor», entra como cimiento esencial de una parte del aparato psíquico: el 
yo, que necesita amarse a sí mismo para poder continuar soportando la existencia. 
 
 Esta tercera razón es capital: significa que la parte del psiquismo que nos es más 
familiar no es un órgano neutro de conocimiento de la realidad interior o de la realidad 
exterior. Interviene un índice de aceptabilidad de lo conocido y, por diversas razones, el 
yo puede negarse a ver conscientemente lo que sin embargo el sistema perceptivo (los 
órganos de los sentidos y el cerebro) no dejó de captar. La aceptabilidad de lo que el yo 
se ve llevado a reconocer está regulada por las necesidades narcisistas que orientan su 
trabajo psíquico. William James –contemporáneo de  Freud pero que trabajaba a partir 
de premisas muy diferentes- afirmaba que la conciencia es selectiva. Con ello quería 
decir que nuestros órganos de los sentidos y nuestro sistema nervioso central escogen 
entre un inmenso flujo de datos y organizan esos contenidos en una percepción 
coherente. Esta selección de datos que organiza la relación con la realidad sin duda ya 
sería suficiente para desacreditar cualquier idea de  objetividad de la percepción 
inmediata, mucho más aún cuando se trata de la autopercepción, del conocimiento de 
uno mismo a propósito del cual no disponemos del recurso al consenso de varios 
observadores diferentes. Pero a la selectividad fisiológica de la consciencia, Freud 
añade la selectividad en función de los intereses narcisistas del yo. Lo que se opone 
demasiado brutalmente a la idea que el yo tiene de sí mismo, lo que amenaza su 
cimiento narcísico –el amor que se considera digno de recibir- ocasionará, por su parte, 
una serie de distorsiones cognitivas que los psicoanalistas llaman mecanismos de 
defensa.  
 
 Sin embargo, la defensa fundamental que el yo opone a los pensamientos cuya 
percepción sería demasiado amenazante, no es estrictamente hablando una distorsión 
cognitiva; Freud la llama represión. Como hemos visto, este mecanismo ocupa un lugar 
central en la concepción freudiana del funcionamiento psíquico, y lo reencontraremos a 
lo largo de todo nuestro trabajo (9). Por el momento me bastará con señalar que la 
represión y los mecanismos de defensa del yo, dirigidos contra la percepción de 
aspectos desagradables de la realidad exterior o interior, actúan de modo que el propio 
aparato psíquico se modifica bajo su efecto. Por consiguiente, los contenidos psíquicos 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº6  
www.revistaalter.com 

10 

contra los que se defiende el yo –por lo tanto una parte del aparato psíquico- no son 
indiferentes. Así, aunque consideremos firmemente a la psique como un aparato virtual 
encarnado en el sustrato cerebral, no podríamos considerar a ese aparato como 
totalmente neutro por relación a los contenidos que debe tratar. Ahora nos damos cuenta 
sobre qué flanco el psicoanálisis, que plantea una concepción tan audaz de la vida 
psíquica, se muestra vulnerable a los ataques de los reduccionistas. Es por el hecho de 
interesarse en el ser humano como totalidad, teniendo en cuenta la estructura narcisista 
del yo, que la concepción psicoanalítica no puede confundirse con las aproximaciones 
de las neurociencias o de las ciencias cognitivas. En su mayor parte, éstas consideran el 
funcionamiento psíquico como independiente respecto a los valores narcisistas del 
sujeto que percibe, que recuerda y que piensa(10). Al quedarse esencialmente en el 
aspecto adaptativo de la psicología, pasan por alto tanto el narcisismo como lo sexual en 
general, así como los efectos que ocasiona este aspecto sobre el funcionamiento del 
propio aparato. Tenemos ahí una complicación que es completamente legítimo ignorar 
cuando se estudia el cerebro, pero que es absolutamente indispensable tener en mente 
(es el caso de  decirlo) cuando nuestro objeto de estudio es el sujeto humano en toda su 
complejidad. 
 
 

*  *  *  
 
 
 
 Decía que hubo una época en la que el psicoanálisis tenía el viento a su favor. 
Podría creerse que un libro (11) que se inicia en este tono pronto caerá en la nostalgia de 
un tiempo pasado, de una edad de oro del psicoanálisis. Pero ello sería olvidar la 
incomodidad inherente a esta curiosa disciplina, que solo puede trabajar en la 
ambigüedad de una posición inestable, incierta por dedicarse a cuestionar 
permanentemente las «buenas formas» de la consciencia. Hay que recordar que, desde 
los inicios del psicoanálisis, sus críticos le auguraban una vida muy breve. Se creía que 
era una moda vienesa pasajera. Cien años más tarde todavía está ahí, aún cuando lo que 
le hacía ganarse esas enemistades iniciales no ha cambiado en nada. En estos últimos 
tiempos, las enemistades se han vuelto incluso más ruidosas e impacientes. Se quiere 
acabar con el psicoanálisis definitivamente. Si Freud viviera estaría, en plena 
ambigüedad, contento con la situación: tenía la costumbre –o al menos eso decía- de 
dudar de la exactitud de sus ideas cuando éstas obtenían la aprobación del público 
demasiado fácilmente. Así es el psicoanálisis: se inquieta al no encontrar resistencia. 
 
 Pero dejemos las frases ingeniosas: hoy los ataques contra el psicoanálisis son de 
una violencia tal que hay que preguntarse cuál es su objetivo más profundo, su objetivo 
consciente o inconsciente que probablemente va más allá del  propio psicoanálisis. En 
efecto, no vemos por qué tanto ensañamiento contra el psicoanálisis cuando, por otro 
lado, se dice desde hace mucho tiempo que ha quedado atrás… Como lo muestra un 
título relativamente reciente del New York Times, «Tal vez Freud esté muerto, pero sus 
críticos todavía muerden» (12). Se trataba del informe de una exposición que debía estar 
dedicada a Freud en la prestigiosa Library of Congress de Washington, una historia muy 
enredada donde no faltan las guerras de poder y de prestigio personal, pero donde no 
obstante se juega un drama central para el psicoanálisis mismo: aquél de su memoria, de 
su historia. Los críticos más virulentos del psicoanálisis a menudo justifican sus ataques 
por su compromiso con la causa de la verdad, causa que según ellos el psicoanálisis 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº6  
www.revistaalter.com 

11 

habría traicionado, especialmente en todo lo relativo  a la cuestión de la memoria y el 
recuerdo.  
 
 Desde entonces, al momento de escribir un libro de psicoanálisis, ¿podemos 
elegir si sumergirnos o no en esta cuestión de la memoria? ¿No estamos obligados a 
retomar su hilo teórico a través de todos los capítulos? Nada de nostalgia; cuando se 
trata de la memoria, el psicoanálisis está en su terreno. Podemos extendernos con total 
libertad… (13) 
 
 
 
Notas 
 
* Este texto corresponde a la «Introducción» del libro de Dominique Scarfone, Oublier Freud?,  Boréal, 
1999, pp. 7-27. Traducción: Deborah Golergant [Revisada en agosto de 2013]. 
 
1. [Dominique Scarfone, Oublier Freud?, op. cit. N.de T]. 
2. S. Freud, Resultats, Idées, Problèmes, II, p. 288. 
3. [En francés, el adjetivo «étendue», además de «extensa», significa también «tendida» o«extendida». 
N.de T.]. 
4. S. Freud, «Esquisse d’une psychologie scientifique», en La Naissance de la psychanalyse, p. 315. 
5. [Véase arriba la referencia de este texto. N. de T.]. 
6. Según el título de un cuento y un pequeño tratado de P. Quignard, Le Nom sur le bout de la langue. [El 
nombre en la punta de la lengua]. 
7. Véase el capítulo IV, «Politiques de la mémoire» [En Oublier Freud?, op. cit.].  
8. Es J. Laplanche quien llama nuestra atención sobre este tema, especialmente en un artículo titulado «La 
psychanalyse dans la communauté scientifique», Cliniques méditerranéennes, n·s 45-46, 1995, p.33-42. 
[«El psicoanálisis en la comunidad científica», en Entre seducción e inspiración: el hombre, Amorrortu, 
2001, p. 145-156]. 
9. [Véase los capítulos posteriores de Oublier Freud?,  op. cit]. 
10. Sin embargo, es interesante observar que entre los filósofos de la mente, sobre todo anglo-americanos, 
con frecuencia se debate sobre cuestiones de intencionalidad y de «valores». Por su parte, H. Putnam -
filósofo de las ciencias, lógico y matemático- introdujo el concepto de «relevance», que podría traducirse 
por pertinencia, como una dimensión esencial de la racionalidad, lo que va en contra de la idea de una 
independencia entre los hechos y los valores y, por lo tanto, de una racionalidad que pretenda ser 
plenamente objetiva. «A being with no values would have no facts either» («Un ser desprovisto de valores 
también estaría  desprovisto de hechos»), escribe Putnam en Reason, Truth and History, p. 201. Sobre la 
intencionalidad, resultará provechoso consultar las dos obras de V. Descombes, La denrée mentale y Les 
Institutions du sens. 
11. [Oublier Freud?, op. cit.] 
12. The New York Times, 10 de Diciembre de 1995, p. E14: «Freud May Be Dead, But His Critics Still 
Kick», artículo de D. Smith donde figura también, en medallón, la mención siguiente: «The never-ending 
backlash against Freud confirms the potency of his theories» («La incesante reacción brutal contra Freud 
confirma la fuerza de sus teorías»). 
13. [La memoria en psicoanálisis constituye el tema central del libro de D. Scarfone (Cf. supra), cuya 
Introducción es este texto. N. de T.] 
 
  
 
  


