ALTER

REVISTA DE PSICOANALISIS
INVESTIGACION Y TRADUCCIONES INEDITAS
www.revistaalter.com

* X ok

ALTER / SEMINARIOS

«El yo y el ello»*

José Gutiérrez Terrazas

Este texto de 1923, que constituye -en el decir de J.Strachey en su comentario
introductorio a ese trabajo- “la ultima de las grandes obras tedricas de Freud” (S.Freud,
0.C. Amorrortu, v.XIX, p.4), es iniciado a través de un Proélogo, breve pero intenso,
porque en ¢l se vierten dos consideraciones de gran importancia. La primera aparece
tras haber sefialado la articulacidon entre este nuevo trabajo y su escrito de 1920 Mas
alla del principio de placer. Una articulacion que le sirve para mostrar la diferencia de
“actitud” entre aquél trabajo y éste, pues mientras que en aquella ocasion fue “la de una
cierta curiosidad benévola” (ibid., p.13), ahora va a llevar a cabo una “sintesis” de
“elevada meta”, si bien reconoce que los pensamientos que aqui desarrolla “se detienen
en lo mas grueso” (ibid., p.13). Un reconocimiento, que a la vez es una advertencia para
no deslizarnos hacia la excesiva idealizacion, que sin embargo ha suscitado y sigue
suscitando esta obra en los medios psicoanaliticos, facilmente entregados a la causa de
la admiracién incondicional por la llamada 2° topica, lo que permite mantener la idea de
la evolucion en constante progreso del pensamiento y de la obra freudiana.

Por cierto que frente a esa idea del constante progreso del teorizar freudiano, tan
extendida y defendida entre los psicoanalistas divulgadores de la obra de Freud, merece
la pena tomar en consideracion lo aportado por la teoria de la seduccion generalizada
(TSG), en la medida en que, al recolocar J.Laplanche el eje principal del orden psiquico
en la constitucion del inconsciente (como consecuencia de no plantear el inconsciente
como presente de entrada o como existente desde los origenes), esa constitucion se lleva
a cabo por medio de un proceso de represion y no de forma natural o progresivo-
madurativa. Y con este planteamiento se puede pensar de un modo ya mas riguroso y
preciso que la elaboracion de una teoria o la marcha de un pensamiento no progresa de
manera creciente y continua, sino que es producida por represion, por repeticion y por
vuelta de lo reprimido, que es como —por otra parte- se establece siempre el orden
psiquico, por mas que la defensa yoica haga elipsis de ese proceso.

Pues bien, volviendo a la cuestién de la articulacion y de la diferente actitud
entre este texto y el de 1920, Freud deja caer una sutil precision, segun la cual no es el
mismo camino el de seguir o utilizar los “préstamos de la biologia” que entrelazar

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



“pensamientos” y “hechos de la observacion analitica”, sacando “conclusiones” de esa
conexion, un camino que considera “mas proximo al psicoanalisis” (ibid., p.13, primer
parrafo).

La segunda consideracion relevante en este breve Prologo estd en continuidad o
en relacion directa con lo ultimamente sehalado, pues pone de relieve que el
psicoanalisis sigue “un determinado camino”, que no tiene ‘“deudas hacia otros
trabajadores” y que le conduce a que las «mismas cosas se le presenten diversas que a
los otros» (ibid., p.13, segundo parrafo). Lo que puede ser conectado con algunas
puntualizaciones de J.Laplanche en el sentido de que el pensamiento freudiano, como
todo pensamiento de valia tiene un caminar propio que esta en relacion con la cosa
misma, es decir, con su objeto de estudio, que solo se descubre si se lleva a cabo un
trabajo interno o que sigue el movimiento mismo de ese pensamiento y que no consiste
en una trasposicion a otro cddigo, sea éste fenomenoldgico, dialéctico, lingiiistico, etc.
Y frente a ese pensamiento freudiano o en la confrontacion con el mismo hay momentos
necesarios de eleccion, puesto que se descubre o se puede observar que ciertas ideas
(véase, por ¢j., la de la llamada “pulsiéon de muerte”) aparecen a consecuencia o en
relacion con la vuelta de algo reprimido en la teorizacion, ante lo cual se impone una
cierta eleccion, que comporta el darla su verdadero lugar o su auténtico nombre,
rechazando las diversas mercaderias que intentan siempre recubrir las cosas.

Cap. I Consciencia e inconsciente

Freud nos anuncia de entrada que este capitulo es algo introductorio y en ¢l
“nada nuevo” va a presentar. Ahora bien, en la medida en que nada nuevo nos oftrece,
eso ya indica que va a brindarnos lo ya dicho o expuesto otras veces, pero como la
repeticion no es inocente, sino que conlleva todo un proceso de seleccion y de
preponderancia, o sea, de dar prioridad a unos elementos sobre otros, es siempre
conveniente estar atentos a la seleccion que Freud nos presenta.

Comienza echando mano de lo que ¢l mismo llama “/la premisa basica del
psicoandalisis ”, consistente en diferenciar lo psiquico entre consciente e inconsciente, ya
que esa diferenciacion o discriminacion es «la Unica que le da la posibilidad de
comprender...los tan frecuentes como importantes procesos patoldgicos de la vida
animicay (ibid., p.15, segundo parrafo). Y desde ahi o desde ese primer elemento basico
del edificio psicoanalitico se va a deslizar a salir al paso o hacer frente a lo que
denomina en una larga nota 4 “la critica a lo inconciente”, basada en la “identidad de lo
psiquico con lo conciente” (ibid., p.18, al final), critica procedente de «la mayoria de
las personas de formacion filosofica» (ibid., p.15, tercer parrafo). Pero, de ese modo
Freud se entrampa en una discusion un tanto estéril, porque no deja de repetirse en sus
escritos y porque no le permite avanzar en la discriminacion de su objeto de estudio,
que es la realidad psiquica inconsciente, la cual por definicién no pertenece al sujeto y,
por consiguiente, a todas aquellas personas (como los filosofos en general), que parten
de una teoria del sujeto en cuanto que constituido ya de entrada, necesariamente el que
exista algo que no pertenece al sujeto es inconcebible e inadmisible. Pretender,
entonces, convencerles o bien desmontar su argumentacion solo esta al servicio de darse
a si mismo una razén que estimule por medio de una polémica que pone al enemigo

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 2
www.revistaalter.com



fuera o en el exterior, ya que no se tienen a mano razones que favorezcan la precision
del propio objeto de estudio a través de un cuestionarse, por ejemplo, por las razones
por las que el pensamiento filosofico defiende esa posicion en vez de adjudicarlo -como
hace Freud aqui una vez més- al «prejuicio que decreta para siempre la identidad de lo
psiquico con lo conciente» (ibid., p.18, al final). Razones que, de ser planteadas,
permiten o abren a la posibilidad de pensar en una realidad psiquica por fuera del sujeto,
por fuera precisamente de ese sujefo reflexivo por oposicion a un objeto, que es el
sujeto propuesto por la filosofia. Una realidad psiquica que, al ser pre-subjetiva en su
origen, va a devenir para-subjetiva, es decir, esta al lado del sujeto pero no le pertenece
a éste, ya que es ajena al sujeto o inconsciente. Una tesis que, en definitiva, remite a la
desubjetivacion radical de lo inconsciente en su sentido estricto. De esa manera lo
inconsciente es pensado de una forma mas precisa y rigurosa y, a la vez, eso obliga a
cuestionarse tanto el origen como el modo de constituirse lo inconsciente, asi como
permite interrogarse sobre ;qué pasa cuando no se produce esa constitucion intra-
psiquica de la represion de la que emerge lo inconsciente?

En vez de ese trabajo de discriminacion y de avance en la profundizacion de su
objeto de estudio Freud se entrega a la polémica facil con un enemigo exterior 'y asi se
evita el polemizar con sus propias afirmaciones imprecisas o que entran en colision con
otras afirmaciones ya avanzadas en otros textos suyos, algo que habla de una falta de
integracion en su trabajo de construccion del edificio psicoanalitico, falta que resulta
entendible al constatar que Freud se dedica mas a reclamar su derecho de existencia que
a poner un empefio en dar la mayor consistencia y solidez a ese edificio.

Lo que se aprecia con bastante claridad en los ultimos parrafos de este capitulo
introductorio, en los que Freud -una vez dejada de lado la polémica con quienes niegan
lo inconciente, polémica que ¢l mismo termina abortando o finaliza diciendo que «estos
distingos no bastan, son insuficientes en la practica» (ibid., p.18, al inicio)- nos sitaa,
por un lado, al yo en cuanto «una organizacion coherente de los procesos animicos en
una persona» (ibid., p.18, primer parrafo) y, por otro lado, en cuanto que «se comporta
exactamente como lo reprimido» (ibid., p.19, hacia el centro de la pagina), deduciendo
seguidamente que «una aparte del yo, Dios sabe cuan importante, puede ser icc, es
seguramente icc» (ibid., p.19, segundo parrafo).

Una deduccion (hipotética) de Freud que, al tiene que invocar a Dios para ello,
nos da cuenta de que no estd fundamentada con rigor (de hecho, no est4 articulada con
aquello que corresponde y lo permite pensar, que es el hecho de que el yo es de orden
libidinal y narcisista) y por tanto pierde fuerza. Y es que, en definitiva, Freud (al no
haber integrado en su teorizacién su Introduccion del narcisismo) sigue pensando al
yo por fuera de su origen sexual-desexualizado o narcisista y en conexion con el
sistema percepcion-conciencia. De ahi la descripcion que nos hace en la p.18, tras haber
afirmado lo de “una organizacién coherente”, con estos términos: «De este yo depende
la conciencia; €l gobierna los accesos a la motilidad, vale decir: a la descarga de las
excitaciones en el mundo exterior; es aquella instancia que ejerce un control sobre todos
sus procesos parciales, y que por la noche se va a dormir, a pesar de lo cual aplica la
censura oniricay.

Una descripcion que el propio Freud se ve obligado a cuestionar al tomar en
consideracion lo que sucede en la situacién psicoanalitica, en la cual: «el enfermo

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



plantea dificultades cuando le planteamos ciertas tareas; sus asociaciones fallan cuando
deberian aproximarse a lo reprimido... y puesto que esa resistencia seguramente parte
de su yo y es resorte de éste, enfrentamos una situacion imprevista» (ibid., p.19). Es
decir, en la situacion psicoanalitica, “en el analisis” (ibid., p.19), el yo aparece no solo
siendo una “organizacidon coherente” o “ejerciendo un control” o “aplicando la censura”,
sino como una masa libidinal de enunciados identificatorios que se resiste por razones
libidinales a levantar la accion que €l mismo ha ejecutado. Y es que, en el trabajo de la
cura psicoanalitica, nos topamos con ciertos aspectos llamados “inconscientes” del yo,
que remiten a nucleos identitarios del propio yo, que tienen que ver con bloques
discursivos que tejen la textualidad o la masa libidinal del yo y que, sin embargo, el yo
no conoce conscientemente. Aparecen, por ejemplo, en aquello que los pacientes nos
dicen a veces: “Ay, pero siempre supe eso” 0 “;como es que no me di cuenta?”’. Son
aspectos que siempre estuvieron ahi, pero que no fueron conscientes ni tampoco
realmente inconscientes en su sentido estricto.

Pero eso no conlleva, tal y como Freud pretende deducir, que el yo se comporte
«exactamente como lo reprimido» (ibid., p.19, en el centro), pues comportarse
exactamente como lo reprimido es operar segin su modo de funcionamiento, que
supone no remitir a nada exterior al propio elemento inconsciente, que se mueve de
modo desarticulado o desconectado y como un elemento suelto por fuera de toda
organizacion, algo que se contrapone al modo del funcionamiento yoico, que siempre
amalgama y conjunta o articula.

Aqui Freud estd confundiendo un aspecto meramente descriptivo de lo
inconsciente, como es el exteriorizar «efectos intensos sin devenir a su vez concientey,
(ibid., p.19, en el centro), con el modo de funcionar lo inconsciente reprimido. De
hecho, se ve obligado al final del capitulo a reconsiderar las caracteristicas de lo
inconsciente, si bien de un modo que se presta a cierta confusion por falta de una
discriminacion esclarecedora.

Efectivamente Freud afirma: «Puesto que nos vemos asi constrefiidos a estatuir
un tercer Icc, no reprimido, debemos admitir que el caracter de la inconciencia pierde
significatividad para nosotros» (ibid., p.19-20). Pero en esa afirmacion falta una
discriminacion fundamental, que es la de que el sistema Icc. no es homogéneo.
Precisamente esa no homogeneidad (puesto que incluye tanto 1° lo latente, como 2° lo
reprimido y 3° lo no reprimido, pero en relacion con lo represor, o sea, con las
estructuras organizadoras del aparato psiquico) de lo inconsciente es un dato
fundamental para situar la conflictividad psiquica en el seno del inconsciente mismo.
Esa no homogeneidad permite comprender por qué «lo Icc no coincide con lo
reprimido» (ibid., p.19) de una manera completa, pues el sistema Icc estd también
configurado por estructuras represoras organizadoras de lo pulsional desligado, como
son el Edipo y la castracion. Pero Freud parece no valorar' esa no homogeneidad o
“cualidad multivoca” de lo inconsciente, ya que a su juicio «no permite las amplias y
excluyentes conclusiones a que habriamos querido aplicarlay (ibid., p.20).

Se comprende mejor entonces (en el sentido de aportar una razén mas) por qué
Freud se ve abocado conceptualmente a plantear de entrada un Icc. no reprimido o no
establecido por represion y que necesariamente sera pensado como teniendo un origen
endogenista y cuya trasmision es de tipo filogenético. Y no vale argumentar con que

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 4
www.revistaalter.com



Freud, después de quitar valor a esa especificidad del inconsciente, dé —tal y como
sucede habitualmente en su discurso- marcha atras y rebaje su toma de posicion
sefalando: «kEmpero, guardémonos de desdenarla» (Ibid., p.20), pues lo que no hay que
desdefiar segun su propia precision, es “la propiedad de ser o no conciente”. Es decir,
Freud sitta esa cualidad multivoca del Ics. en un plano puramente descriptivo, sin tomar
en consideracion las consecuencias que conlleva en el modo de funcionamiento el que
un elemento psiquico o una representacion devenga inconsciente. Y es que, por
definicion metapsicologica, lo inconsciente no solo debe ser entendido en sentido
descriptivo (que remite a la propiedad de no ser consciente o a que la cualidad de
conciencia esté ausente), sino también y sobre todo en sentido sistémico o estricto, o
sea, a que pertenece a un determinado sistema dotado de ciertas cualidades, lo que
comporta un determinado modo de funcionamiento o una legalidad especifica, idea que
se contrapone a una concepcion del inconsciente como puro contenido, que es lo que
prevalece al plantear un ello, en el cual la legalidad no ocupa un lugar central, pues todo
el acento es puesto en la idea del reservorio fantasmatico, en el conjunto de contenidos o
en la composicion de los fantasmas originarios.

Cap.II Elyoyelello

Este segundo capitulo se inicia con una frase, cuya primera expresion “La
investigacion patologica” nos da cuenta de como un cierto procesamiento primario se
nos cuela en la utilizacion de los vocablos, que deberia estar regida claramente por el
proceso secundario, ya que la investigacion como tal no parece que sea en si misma algo
patologica, sino que se trata de la investigacién sobre lo psicopatologico. Conviene
tener en cuenta estos giros idiomaticos, que son repetidos con gran frecuencia en
nuestro discurrir teorizante, contaminado sin duda por lo que solo corresponde al
quehacer propio de la practica psicoanalitica, convocada para sacar a la luz aquello que
funciona bajo la legalidad del proceso primario irrumpiendo de modo disruptivo en el
proceso secundario.

Por otra parte, la frase de Freud en su conjunto: «La investigacion patoldgica ha
dirigido nuestro interés demasiado exclusivamente a lo reprimido» (ibid., p.21) abre el
camino a poder teorizar con mayor precision lo psicopatoldgico, en la medida en la que
no todo lo que opera psicopatologicamente (como por €j. lo compulsivo no sintomético
y los llamados “trastornos”) funciona bajo el gobierno de la represién. Pero Freud no
sigue esa linea de fuerza, para €l propiamente impensable, dado que s6lo concibe al
sujeto en cuanto que constituido necesariamente por la represion. Su derrotero le lleva
por otro lado, ya enunciado en el final del cap.l, y que es el de la separacion entre lo
reprimido y lo inconsciente, que le dara paso y pie a concebir un inconsciente por fuera
de la represion con el peligro (tedrico-clinico) de que ese inconsciente sea planteado
como una entidad en si misma, aprioristica y predeterminada y, por consiguiente,
originindose de modo endogenista por fuera de wunas inscripciones historicas
procedentes del exterior.

De hecho, su separacion entre lo patologico y lo reprimido a donde conduce es a
conectar patologico (al no estar reducido “exclusivamente a lo reprimido”) con
inconsciente, dentro de cuyo ambito es colocado “también el yo” y sobre esa

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



articulacion entre yo e inconsciente es sobre lo que pretende ahora dirigir su
investigacion: «Desde que sabemos que también el yo puede ser inconciente en el
sentido genuino, querriamos averiguar mas acerca de €l» (ibid., p.21, primer parrafo). Si
bien es cierto que, ya en su articulo de 1915 Lo inconciente y de modo particular en el
cap.VI de ese trabajo, habia afirmado «que no solo lo reprimido psiquicamente
permanece ajeno a la conciencia; también una parte de las mociones que gobiernan
nuestro yo, vale decir, del mas fuerte opuesto funcional a lo reprimido» (v.XIV, p.189).
Lo que puede entenderse en el sentido de que hay aspectos inconscientes que no
necesariamente tienen que ser homologados con el proceso primario. Ciertamente, por
su relacion con lo reprimido han caido bajo el imperio de lo inconsciente, pero no
necesariamente bajo los modos de circulacion del proceso primario (véase, por €j., la
fantasia ics y (por qué no la contrainvestidura del autoerotismo, es decir la defensa
frente a lo pulsional).

Ahora bien, como resulta que «todo nuestro saber estd ligado siempre a la
conciencia», pues «aun de lo Jcc s6lo podemos tomar noticia haciéndolo conciente», se
va a plantear una interrogacion bien conocida a lo largo de su obra: «;Qué quiere decir
“hacer conciente algo™? ;Como puede ocurrir?» (v.XIX, p.21, segundo parrafo para las
tres citas).

Se trata, en efecto, de una interrogacion bien clasica de la obra freudiana, que no
se prestd a confusion alguna hasta que por parte de cierta corriente lacaniana, se ha
hecho equivalente “conocer” con “hacer advenir”, es decir, hasta que se ha homologado
el conocimiento del inconsciente con su existencia, diciendo que el ics es algo que se
produce entre el divan y el sillon, esto es, en el acto psicoanalitico, o también afirmando
que Freud crea el inconsciente.

Sin duda es un problema epistemologico serio, pues decir que el inconsciente es
un fragmento del discurso o que se produce en el acto psicoanalitico supone subsumir y
reducir el existente a su conocimiento’. Lo que nos plantea algo tan fundamental, como
(qué ocurre cuando el ics no se ha constituido como tal?, ;qué ocurre y como hay que
trabajar cuando nos encontramos ante los fracasos de su constitucion?.

Frente a cierto lacanismo, entonces, hay que defender que el inconsciente no se
reduce, ni mucho menos, a su conocimiento. El hecho de que s6lo podamos conocerlo
mediante una “traduccion” implica —por un lado- que no es posible subsumir
conocimiento y existente, pues eso conduce a subordinar el existente al conocimiento
con la consiguiente ilusidon racionalista que eso conlleva respecto de lo que se mueve
por/desde otra legalidad que la que nos propone el pensamiento consciente o el
conocimiento. Y —por otro lado- implica que debe ser “traspuesto” o “trascripto” a otra
lengua (véase transcripto en lenguaje) para que su conocimiento se haga posible. Pues
no hay conocimiento legitimo que pueda regirse por otras leyes que las del proceso
secundario o de la 16gica racional. Y, en ese sentido, el ics es o actiia operando, mientras
que quien sabe o no sabe es la consciencia o, mejor dicho, el sujeto capaz de estructurar
y de articular significaciones.

Pero, ademas, aqui estd en juego otra problematica que Freud abordé en el cap.Il
de su escrito metapsicologico de 1915 Lo inconciente (v.XIV, p.155-201) y que es la
de como se lleva a cabo ese conocimiento, lo que dicho en términos mas clinicos

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



(puesto que aqui nos enfrentamos con una cuestion que estd en el meollo mismo del
trabajo de la cura psicoanalitica) se puede formular del siguiente modo: ;coOmo se hace
consciente una representacion inconsciente, como se realiza ese pasar del sistema ics al
sistema cc?. De manera ain mas matizada: ;es que hay simetria entre el pasaje de lo
consciente a lo inconsciente (que se realiza principalmente por medio de la represion, de
ahi que lo ics sea definido esencialmente como lo reprimido) y el pasaje de lo
inconsciente a lo consciente (que se realiza a través de una especie de toma de
consciencia o de reconocimiento, denominado la “Agnoszierung”)?.

Se trata de una cuestion verdaderamente fundamental que Freud encar6 alli, no
sin cierto embarazo o dificultad, oscilando entre dos hipotesis posibles: la hipotesis
topica o de la doble inscripcion y la hipdteis funcional, segiin la cual hay una sola
inscripcion o un mismo contenido representativo que sin embargo cambia de estado o
de cualidad. Hablo de oscilacion por parte de Freud porque dejaba coexistir esas dos
hipotesis que son dificilmente conciliables -tal y como ha sefialado con toda precision
J.Laplanche en su articulo «Breve tratado del inconsciente» (Revista de Psicoanalisis,
LI, 3, 1994, p.421-451)-, pues desde una la represion es concebida de acuerdo con el
modelo de la memorizacion de un recuerdo, mientras que, desde la otra, la inscripcion
ics (producto de la represion) se va a revelar como de una naturaleza bien distinta a la
de un simple recuerdo.

Aqui en este texto de 1923 no parece haber ya oscilacion alguna, puesto que
Freud nos habla de manera clara de la diferencia entre una representacion ics y una
representacion pcc-cc. Lo que indica que no es una simple cuestion topica, ya que la
representacion ics no puede pasar a la consciencia sin la intermediacion del
preconsciente, pues solo la legalidad de éste o del proceso secundario permite el pasaje
a la consciencia. Lo que Freud plantea del modo siguiente: «Por tanto, la pregunta
“,Como algo deviene conciente?” se formularia mas adecuadamente asi: “;Como algo
deviene preconciente?”. Y la respuesta seria: “Por conexion con las correspondientes
representaciones-palabra”» (v.XIX, p.22).

Es decir, la condicion de consciente no se constituye sin el pasaje de la llamada
“representacion-cosa” a la “representacion-palabra”. Ahora bien, como sabemos por la
experiencia clinica no basta con poner en palabras o con pasar -como se repite a modo
de slogan- de las “representaciones-cosa” a las “representaciones-palabra” (en el sentido
de pasar del mundo de las cosas o de los objetos reales al mundo del lenguaje o de las
representaciones verbales, que es como se entiende de manera general y equivocada
estas expresiones freudianas, que deben ser referidas no a la procedencia sino al modo
de funcionamiento), pues las palabras -tal y como lo atestigua la situacion delirante-

pueden también circular encerradas en si mismas o sin ninguna relacion a un referente.
Lo que se necesita, por el contrario, para que algo se haga consciente es pasar de un
funcionar u operar como objetos cerrados a toda circulacion significante (que es propio
del sistema inconsciente) a un tipo de funcionamiento abierto a la comunicacion o a las
relaciones sintagmaticas y paradigmaticas (que es lo que caracteriza por excelencia al
sistema consciente-preconsciente).

Ciertamente este ultimo sentido es el que parece que Freud otorga aqui a su
formula de la “conexidon con las correspondientes representaciones-palabra”, pero su
texto se presta al sentido del slogan antes sefialado, tanto mas cuanto que lo que afirma

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



en el siguiente parrafo nos muestra un Freud que no se sabe sacudir el empirismo, por
mas que ¢l lo desborde una y otra vez en sus planteamientos e interrogaciones.

El parrafo en cuestion, el segundo de la pagina 22 se inicia con esta afirmacion:
«Estas representaciones-palabra son restos mnémicos; una vez fueron percepciones Yy,
como todos los restos mnémicos, pueden devenir de nuevo concientey». Puede verse ahi
el supuesto implicito de que toda representacion es una reproduccion de la percepcion.
Supuesto® empirista, sin duda presente (pues se enlaza directamente con la idea de la
contigiiidad entre lo psicobiologico, véase aqui el sistema P-Cc, y lo intrapsiquico
pulsional, idea que aparece claramente expresada al comienzo del tercer parrafo de esta
pagina 22 a través de esta afirmacion: «Concebimos los restos mnémicos como
contenidos en sistemas inmediatamente contiguos al sistema P-Cc»), que le lleva a
Freud a pensar la realidad psiquica o la materialidad de la representacion siempre en
relacion con la percepcion, la conciencia y la memoria, dejando de lado o, mejor, no
pudiendo conceptualizar de manera precisa esas marcas o huellas que se producen en el
psiquismo, pero que no pueden ser capturadas por el significante. Me refiero a todos
esos elementos del psiquismo que J.Lacan tratdé de dar cuenta a través del concepto “lo
real como imposible”. Férmula algo extrafia, porque para ¢l no hay psiquismo sin
significante, pero que permite abrirse a la idea de lo que se inscribe en el psiquismo,
pero no se transcribe ni se mataforiza, o sea, escapa a la simbolizacion.

Es cierto, no obstante, que aqui Freud vuelve a su concepto de huella mnémica,
concepto que habia ido perdiendo fuerza y casi desapareciendo en su obra a medida que
fue siendo reemplazado por el concepto de representante representativo de la pulsion.
Y el concepto de huella mnémica esta o va ligado a la idea de un aparato psiquico que
recibe del exterior. De hecho, Freud aqui parece dar mucha relevancia a ese exterior de
manera particular al insistir a continuacion en lo acustico, en lo oido: «Los restos de
palabra provienen, en lo esencial, de percepciones acusticas... La palabra es entonces,
propiamente, el resto mnémico de la palabra oida» (ibid., p.22 y 23).

Pero parece quedarse en el plano de lo psicobiologico o de lo meramente
sensorial del propio sujeto, pues en ninglin momento conecta esa palabra oida con el
otro significativo del que procede. Y eso a pesar de que se le entrecruzan cuestiones que
parecerian abiertas a romper esta contigiiidad entre la percepcion y la vida
representacional inscripta por la sexualidad pulsional del otro adulto. Me refiero a esa
ocurrencia asociativa que tiene Freud en medio de este desarrollo y que ¢l formula asi:
«En el acto nos vienen a la memoria aqui la alucinacion y el hecho de que el recuerdo...
S6lo que con igual rapidez caemos en la cuenta [lo que aparece como un
contraargumento u objeciébn a lo anteriormente dicho, contraargumento con un
contenido muy significativo que parece acercar a Freud a la idea antes expuesta de las
huellas psiquicas, que se producen en el psiquismo pero que no se dejan capturar por el
significante] ... que la alucinacion (que no es diferenciable de la percepcidon) quiza nace
cuando la investidura no s6lo desborda desde la huella mnémica sobre el elemento P,
sino que se traspasa enteramente a este» (ibid., p.22, tercer parrafo). Esa idea del
desbordamiento y del traspaso por entero hablan de una investidura, que lleva una carga
tan excesiva que no se deja contener y que la expresion del “traspaso entero” al
elemento Percepcion no da idea exacta de lo que ahi esta en juego. Es decir, Freud se
plantea cuestiones que desbordan sus formulaciones cargadas o atravesadas por un
pensamiento empirista, que lo acogota.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



Del mismo modo sucede con esa interrogacion que Freud se hizo unos parrafos
antes y cuya temadtica continia en el parrafo segundo de la p.23, me refiero a lo
que Freud denomina “bajo el titulo de procesos de pensamiento” y que en el parrafo
cuarto de la p.21 habia formulado del modo interrogativo siguiente: «Ahora bien, ;qué
ocurre con aquellos otros procesos que acaso podemos reunir -de modo tosco e
inexacto- bajo el titulo de “procesos de pensamiento”? ;Son ellos los que,
consumandose en algin lugar del interior del aparato como desplazamiento de energia
animica... advienen a la superficie que hace nacer la conciencia, o es la conciencia la
que va hacia ellos? ».

Se trata de unas interrogaciones que sin duda desbordan los supuestos
empiristas, en los que Freud estd anclado y que le impiden responder a esas preguntas
de modo pertinente a las mismas, ya que una interrogacion semejante nos permite tomar
contacto o conexion con esa idea, tan cara a S.Bleichmar en todos sus tltimos trabajos®,
de “un pensamiento sin sujeto” como lo mas caracteristico de la realidad psiquica en
cuanto establecida en sus inicios con anterioridad a la instalacion del sujeto. Idea
fundamental en el sentido de que permite librar al inconsciente de su re-subjetivacion,
una re-subjetivacion explicita en tantas formulaciones de la cura psicoanalitica e
implicita en diversas conceptualizaciones del movimiento psicoanalitico post freudiano.

Y hago esa conexion -a primera vista excesivamente atrevida- porque Freud
habla en la p.23 de que “los procesos de pensamiento devienen concientes [véase, de
algiin modo, ese devenir como equivalente a pertenecientes al sujeto] por retroceso a los
restos visuales”, es decir, a través de una trabajo que hemos solido llamar de re-
significacion o por “apres-coup”. Dicho de otro modo, hay procesos de pensamiento en
el psiquismo a los que el sujeto sélo tiene acceso por medio de un trabajo de
capturacion significante de los mismos, que Freud piensa y formula de modo
meramente diacronico, empiricamente hablando, al colocar lo visual, también llamado
por ¢l “los restos mnémicos opticos de las cosas del mundo”, como lo primero o mas
primitivo. Una diacronia que también plantea y establece (ibid., p.23, segundo parrafo)
entre “el pensar en imagenes” y ‘“el pensar en palabras”, colocando el pensar en
imagenes como “mas proximo a los procesos inconcientes” y como “mas antiguo, tanto
ontogenética cuanto filogenéticamente”, reduciendo asi su pertinente y profunda
investigacion a un mero acontecer psiquico que va de lo menos evolucionado a lo mas
evolucionado o de lo més antiguo a lo mas nuevo.

Es ciertamente un planteamiento, al que llamo empirista o también psicologista,
que ahoga al Freud que se entrecruza con ocurrencias € interrogaciones y que se le
impone en su discurso, como puede verse en los parrafos siguientes de la p.23, en los
que Freud se sigue haciendo preguntas bien significativas, como es la que apunta al tipo
de relacion entre el yo y lo Freud llama la percepcion interna: «Mientras que el vinculo
de la percepcion externa con el yo es totalmente evidente, el de la percepcion interna
con el yo reclama una indagacion especial. Hace emerger, otra vez, la duda: ;Estamos
justificados en referir toda conciencia a un tnico sistema superficial, el sistema P-Cc?»
(ibid., p.23, cuarto parrafo). La indagacidon es mas que pertinente, porque remite a como
hay que concebir las relaciones del yo con lo intrapsiquico pulsional, que Freud reduce
a la percepcion, la cual por mas que se la adjetive de interna no deja de estar en ese
nivel o plano de lo meramente psicologico o subjetivo, que no es equivalente a la
realidad psiquica.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



El lastre tedrico sobre el que Freud se asienta y que considera al yo como el
lugar del conocimiento de la realidad v al inconsciente como infiltrando de fantasia a un
yo percepcion-conciencia, que supuestamente se relacionaria de modo directo’ con el
objeto o con la realidad si no mediara la presencia contaminante de esa fantasia
inconsciente, le impide sacar partido de lo que a continuacion Freud indaga y
profundiza a través de las sensaciones de la serie placer-displacer.

En efecto, no puede sacar partido a esas sensaciones porque las contrapone al
“afuera” o a lo procedente del exterior, véase del otro adulto («Son mas originarios, mas
elementales, que los provenientes de afueray, ibid. p.24 al inicio), cuando pareceria que
podia establecer una articulacion entre lo interno y lo externo procedente del otro
humano, que es su afuera por excelencia o su entorno especifico, ya que habla de
«sensaciones de procesos que vienen de los estratos mas diversos, y por cierto también
de los mas profundos, del aparato animico» (ibid., p.23 al final). Sin embargo Freud se
queda en un plano meramente endogenista, plano que se deja de tomar en consideracion
y hasta se niega por parte del pensamiento postfreudiano en general sirviéndose del
aspecto cuantitativo, que Freud va a tomar en cuenta a continuacion, poniendo su acento
—como no podia ser de otro modo- en las sensaciones de displacer: «En otro lugar [ese
otro lugar es su texto Mas alla del principio de placer] me he pronunciado acerca de
su [se refiere a la serie placer-displacer] mayor valencia econdmica, y del fundamento
metapsicologico de esto ultimo... Las sensaciones de caracter placentero no tienen en si
nada esforzante, a diferencia de las sensaciones de displacer, que son esforzantes en alto
grado» (ibid., p.24, primero y segundo parrafos).

Ahora bien, ;de donde procede ese exceso cuantitativo que “esfuerza a la
alteracion, a la descarga” (p.24, segundo parrafo)?. Estd en el sujeto, si en efecto, pero
,como se ha gestado ese exceso, como y por qué ha surgido? Sin duda sélo puede
proceder de las vivencias traumaticas con el otro externo, que es ante todo y sobre todo
el otro adulto que cuida y se excita-se excede sobremanera ante y con el cuerpo infantil.
Pero Freud solo contempla el hecho en si innegable, porque se lo impone la
psicopatologia (de la que ciertamente €l se ocupa con denuedo e implicacion compasiva
y de identificacion con el sufrimiento humano), un hecho en si, que Freud entroniza
aqui conceptualmente denominandolo “otro cuantitativo-cualitativo”: «Si a lo que
deviene conciente como placer y displacer lo llamamos otro cuantitativo-cualitativo en
el decurso animicoy (ibid., p.24, segundo parrafo).

“Otro cuantitativo-cualitativo” que Freud pasa seguidamente a describir,
comenzando por confundirlo con lo reprimido: «La experiencia clinica... muestra que
ese otro se comporta como una mocion reprimida» (ibid., p.24, tercer parrafo). Pero la
compulsion, que es como Freud llama a continuaciéon a ese ‘“otro cuantitativo-
cualitativo” («Puede desplegar fuerzas pulsionantes sin que el yo note la compulsiony,
ibid., p.24, tercer parrafo), no opera como “una mocidon reprimida”, ya que
precisamente esta determinada por la imposibilidad del ejercicio de la represion
respecto de aquello que tendria que contener. Dicho con otros términos, las
compulsiones no son sintomaticas, como lo son las mociones reprimidas, porque no
implican soluciones de compromiso, sino que son formas de pasaje al acto en la
resolucion de la economia libidinal, donde no hay ligazén ni represion de aquello
“cuantitativo-cualitativo”, que produce unos efectos que dejan inerme a sujeto, porque
eso arrasa al yo®.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 10
www.revistaalter.com



Freud, sin embargo, reduce esas formas arrasadoras del yo o ese “otro
cuantitativo-cualitativo™ a unas “reacciones de descarga”, para nada articuladas con lo
que insiste (porque no se lo ha podido metabolizar-simbolizar), sino sélo en relacion
con el orden de la necesidad biologica, de la que va a hacer mencion al momento,
indicando asi en plano en el que se mueve. Una “reaccion de descarga” que, ademas,
segin Freud «hace conciente enseguida a ese otro» (ibid., p.24, tercer parrafo),
confundiendo de ese modo lo consciente con lo manifiesto o lo que irrumpe de manera
compulsiva en el pensar del sujeto consciente y, por tanto, olvidindose por entero de
sus precisas discriminaciones en los escritos metapsicologicos de 1915.

Es cierto, no obstante, que, al poner Freud como “paradigma” a las sensaciones
de placer y displacer, estd hablando de algin modo de un psiquismo que, en lugar de
guiarse por la satisfaccion de las necesidades, se ve conducido por los indicios del
placer-displacer y, en ese sentido, es un psiquismo que se mueve contra el apremio de la
vida (véase: “la urgencia de la necesidad”, p.24) o por fuera de la satisfaccion de las
necesidades. Pero esa idea tan valiosa clinicamente y presente ya en el Proyecto de
psicologia no es la que aqui esta conduciendo su discurso, pues éste se desliza una y
otra vez hacia unas descripciones no muy precisas, que tratan de situarse y apresar las
diferencias entre lo Pcc-Cc y lo Icc, asi como los vinculos entre lo externo y lo interno,
lo que le va a llevar a intentar dar cuenta de “la representacion del yo”: «Tras esta
aclaracion [se refiere a la aclaracion sobre el papel de las representaciones-palabra, por
cuya mediacion «los procesos internos de pensamiento son convertidos en
percepcionesy, haciendo asi de la percepcion el origen de toda representacion, asi como
de todo conocimiento: «Todo saber proviene de la percepcion externa» (p.25, segundo
parrafo), que si bien hace proceder todo del exterior, se trata de un exterior no
cualificado ni en discontinuidad con lo adaptativo o psicobiologico] de los vinculos
entre percepcion externa e interna, por un lado, y el sistema superficie P-Cc, podemos
pasar a edificar nuestra representacion del yo» (ibid.,p.25, tercer parrafo).

Ahora bien, ;qué edificio de la instancia yoica se nos brinda en este momento
crucial, en el que la segunda topica se esta conceptualizando del modo metapsicologico
mas preciso y con el llamado mayor avance en el discurrir de la obra freudiana?, ;qué
representacion del yo nos ofrece el Freud méas maduro conceptualmente hablando y con
mayor experiencia clinica?. Sus propias palabras claras y reincidentes lo expresan sin
dar lugar a posibles interpretaciones desfigurantes de su texto: «Lo vemos partir del
sistema P, como de su ntcleo, y abrazar primero al Prcc... » (ibid., p.25). Lo que se
corrobora con el siguiente parrafo, en el que hace una referencia explicita a la
inteleccion de G.Groddeck’ sefialando: «Propongo dar razon de ella [se refiere a la
inteleccion de ese autor] llamando “yo” a la esencia que parte del sistema P y que es
primero prcc...».

Pero, por si no habia quedado bien claro de donde arranca y a partir de donde se
constituye para Freud la representacion del yo, en el parrafo que sigue a continuacion y
que cabalga entre la p.25 y la p.26 tenemos esta formulacion: «Un in-dividuo [no el
aparato psiquico, sino el propio ser psicobiologico en su conjunto, una diferenciacion y
discriminacion capital que rescata y resalta la TSG] es ahora para nosotros un ello
psiquico, no conocido e inconciente, sobre el cual, como una superficie, se asienta el yo,
desarrollado desde el sistema P como si fuera su nucleoy.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 11
www.revistaalter.com



Dejando de lado el aspecto sustancialista, que los vocablos “nucleo” y “esencia”
connotan y que ni siquiera hoy se admiten en la Psicologia cientifica para el concepto y
la representacion de la “personalidad”, ;donde colocamos al Freud de la carta 52 (112
de la edicion completa de las Cartas a Wilhelm Fliess 1887-1904), para quien su
primer esquema del aparato psiquico situaba los “signos de percepcion” como “la
primera escritura de las percepciones”?.

Se puede argumentar con toda razon que estamos a mas de veinte y cinco anos
de distancia y sobre todo de maduracion conceptual y clinica. Pero, entonces, el
argumento tan traido y llevado por los historiadores y pensadores de la obra de Freud se
vuelve en su contra, porque precisamente esa maduracion conceptual, atravesada por la
larga experiencia clinica, exige dar cuenta (lo que sin duda constituye el supuesto y el
imperativo procedente del objeto de estudio, que esta obligando a Freud a
conceptualizar su segunda topica) de aquello que se ha convertido en traumatico para el
psiquismo y no deja de repetirse, porque ni funciona como representacion-cosa,
reprimida en el inconsciente, ni se ha podido traducir a/en representacién-palabra.

Esa idea, que corresponde a un cierto funcionamiento del aparato psiquico y que
aparecia a través de la nocion inicial® de “signo de percepcion”, para nada es recogida
aqui a pesar de la larga experiencia clinica que ha obligado a Freud tener que afrontar
ese “mas alla del principio de placer”, que los traumatismos imponen. Sin embargo, hay
que decir y defender que esa idea deberia aparecer ahora mas que nunca, porque el
signo de percepcion (que se desgaja o desprende de lo que el exterior, véase el otro
pulsional, propone-impone y el psiquismo no ha podido tramitar pasando a ser algo
traumatico insistente en el funcionamiento psiquico) es lo que esta presente en los
traumatismos y lo que requiere tramitacion, dado que no es ni representacion-cosa ni
representacion-palabra, porque no ha logrado una retranscripcion en ninguno de los dos
sistema psiquicos, quedando asi librado a la repeticion y a buscar-requerir
reiteradamente, desarbolando o descolocando al sujeto, una tramitacion. Lo que nos
habla o abre la via a pensar en percepciones-vivencias que no se retranscriben, que no se
hacen preconscientes, puesto que no logran un ensamblaje o retranscripcién y van a
quedar sueltas en/desde el momento del traumatismo.

A esa cuestion clinica acuciante nos tendria que estar abriendo la edificacion
freudiana, sin embargo nos estd brindando un planteamiento que favorece la idea de un
ello origen del individuo con lo que eso conlleva de un sustancialismo preexistente y de
un sujeto constituido de antemano (es decir, antes de establecerse en el vinculo con el
otro significativo y a partir de la implantacién pulsional por parte de ese otro), que se
hace presente a través del ello y asi lo inconsciente quedara subjetivado y como centro
del psiquismo. Idea que contraviene de manera radical el descentramiento del yo y de la
razon que Freud opera con su planteamiento del inconsciente, planteamiento conducido
por dos cuestiones centrales: 1) la de su legalidad especifica y 2) la de su
posicionamiento respecto del preconsciente y de la represion, Y digo que lo contraviene,
porque un ello subjetivado comporta simplemente hacer pasar el centralismo de la razon
al ello inconsciente e irracional: «Un in-dividuo es ahora para nosotros un ello psiquico,
no conocido [no discernido] e inconcientey (ibid., p.25, tltima linea).

Y a continuacion Freud nos ofrece lo que ¢l denomina (p.26) “una figuracion
grafica”, es decir, un modelo del aparato psiquico o “animico”. Modelo que debe ser

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 12
www.revistaalter.com



comparado tanto con los modelos anteriores, presentes en la obra de Freud, como los de
la carta 52 y del cap.VII de La interpretacion de los suefios, como los posteriores, que
en este caso es solamente el que aparece en las Nuevas conferencias de introduccion
al psicoanalisis y mas en concreto en la 31" Conferencia, titulada “La descomposicion
de la personalidad psiquica”.

Segun lo apuntado en la nota 13 de la recientemente citada p.26, en relacion con
este ultimo modelo el diagrama de El yo y el ello es ’levemente distinto”, mientras que
respecto de los modelos anteriores es “por entero diverso”, unos modelos anteriores que
“estan referidos tanto a la funcidon como a la estructura”, se dice finalmente en esa nota
13.

Comencemos por sefalar en qué sentido son “por entero diversos” los dos
modelos anteriores. Efectivamente tanto el diagrama de la carta 52, como el del
cap.VII, son unos esquemas que nos muestran un aparato abierto al impacto de la
realidad exterior, que ingresa por el polo perceptivo. Ahora bien, el modelo que Freud
utiliza alli es el modelo del arco reflejo, donde por un lado estan las percepciones y por
otro la motricidad, un modelo en el cual lo que interesa indicar es que -de acuerdo con
la neurofisiologia de la época- lo que entra no sale igual, porque adentro se procesa, es
decir, lo que viene de afuera son cantidades que forman un continuo que se convierte en
elementos discretos al entrar en el aparato. Con ello Freud rompia con el modelo
sensorial, para el cual lo unico que se hace es registrar sensaciones y eso esta definido
por el sistema nervioso. Mientras que, al utilizar el concepto de percepcion, se plantea
que la percepcién es el impacto que sufre el aparato. En definitiva, son unos modelos
abiertos, en los que no predomina el endogenismo, puesto que el aparato se concibe en
cuanto directamente relacionado con el exterior.

Por el contrario, el modelo de El yo y el ello y, de manera particular, el de la 31*
Conferencia son unos modelos cerrados, en donde la relacion con la realidad exterior
no es directa sino a través del yo que «lleva un casquete auditivo y, segun el testimonio
de la anatomia del cerebro, lo lleva sélo de un lado» (ibid., p.26). Pero, ademas, si bien
el modelo de El yo y el ello tiene o muestra todavia una apertura, que establece una
separacion entre el yo y el ello y que remite a lo somatico, descrito por Freud en estos
términos: «otro factor parece ejercer una accion eficaz sobre la génesis del yo y su
separacion del ello. El cuerpo propio y sobre todo su superficie es un sitio del que
pueden partir simultdneamente percepciones internas y externas» (ibid., p.27, tercer
parrafo); en el modelo de la 31* Conferencia esa apertura a lo somatico ya no existe y
aparece un diagrama totalmente cerrado como un huevito (cf. p.73 del v.XXIII) en el
que s6lo son tomadas en cuenta “las constelaciones estructurales de la personalidad
animica”, sin tomar en consideracion lo funcional, que si es contemplado por Freud en
su descripcion del modelo de El yo y el ello.

Ahora bien, en esa descripcion -sostenida por una epistemologia de la
contigiiidad entre el yo y el organismo y en la que predomina la teoria segun la cual la
relacion con el exterior se construye de adentro hacia afuera (véase un ello, como punto
de arranque “alterado por la influencia directa del mundo exterior, con mediacion de la
P-Cc”, p.27, primera y segunda linea del primer parrafo)- el yo esta concebido como
organo de percepcion-consciencia que «se empefia en hacer valer sobre el ello el influjo
del mundo exterior... se afana por reemplazar el principio de placer, que rige

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 13
www.revistaalter.com



irrestrictamente en el ello, por el principio de realidad» (ibid., p.27, primer parrafo).

Se trata ciertamente de una descripcion del yo sin articulacioén alguna con el yo
del narcisismo o con el yo libidinal constituido por identificacion, porque es un yo en
mera “continuacion’ con la superficie exterior del organismo psicobiologico. De ahi su
entero desgajamiento de la pulsion, colocada sélo en relacion con el ello: «Para el yo, la
percepcion cumple el papel que en ello corresponde a la pulsion» y el que sea situado
exclusivamente del lado de la razon: «El yo es el representante de lo que puede llamarse
razon y prudencia, por oposicion al ello, que contiene las pasionesy (ibid., p.27, primer
parrafo para las dos ultimas citas).

Pero de esa manera Freud una vez mas esta dando pie a pensar los origenes y las
funciones del yo bajo dos modelos contradictorios y separados, el uno es el de la
continuidad con el organismo estableciéndose por mera diferenciaciéon metonimica de la
superficie corporal y el otro en cuanto masa libidinal ligadora o amorosa procedente y
residuo de los enunciados identificatorios proporcionados por el otro adulto.

Los parrafos siguientes y ultimos de este cap.ll se alinean decidida y casi (digo
“casi”, porque al final aparece el yo articulado con lo inconsciente) plenamente del lado
de un yo percepcion-conciencia, que en definitiva remite al yo como érgano y lugar o
sujeto del conocimiento y no como el lugar por donde la libido pasa v se organiza o se
unifica, se conjunta. En efecto, Freud va a poner su acento en plantear al yo en
continuidad directa con el cuerpo o con las sensaciones corporales hasta el punto de
describirle como una esencia-cuerpo y como una mera proyeccion de la superficie
corporal: «El yo es sobre todo una esencia-cuerpo; no es so6lo una esencia-superficie,
sino, €] mismo, la proyeccion de una superficie» (ibid., p.27, al final).

Es cierto, no obstante, que esa idea del yo como proyeccion de una superficie
corporal -que sin duda se presta a confusiéon o “nos despista” (segin la expresion
empleada por Freud, al hablar, p.28 al final, del “sentimiento inconciente de culpa™),
porque hace derivar al yo directamente de las sensaciones corporales que parten de la
superficie del cuerpo, tal y como se afirma en la nota 16 de las pp.27-28, y por tanto su
origen estaria en el cuerpo o en lo somatico y no en las identificaciones con el otro
significativo- puede entenderse también (si bien para ello hay que puntualizar, frente al
Freud que se mueve con una concepcion dualista entre la subjetividad y los objetos del
mundo, que las sensaciones corporales no son algo que produce sentido psiquico
directamente, sino que siempre para el ser humano estdn atravesadas por ciertas
valencias, dada la relacion no dual sino triadica del sujeto con los objetos del mundo al
estar esa relacion siempre mediada por el lenguaje, que ya es una forma de recorte del
mundo) como la representacion de la totalidad del organismo (en la nota 16 de la p.28
se dice : «Cabe considerarlo, entonces, como la proyeccion psiquica de la superficie del
cuerpo [atencidn al pasaje o a la derivacion directa de lo somatico a lo psiquico, que
habla de la continuidad-contigiiidad para Freud entre cuerpo y aparato psiquico],
ademas de representar, como se ha visto antes, la superficie del aparato psiquico»). De
esa forma, o en esa linea, se esta tomando en consideracion la funcion del yo que toma a
su cargo la autoconservacion preservando la vida en cuanto representacion del
organismo.

Pero aun cuando la podamos entender asi, en esa descripcion sélo se contempla

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 14
www.revistaalter.com



una parte, puesto que ademds estd el yo en cuanto residuo de enunciados
identificatorios, de propuestas ideales, que toma en cuenta la funcién de la
autopreservacion narcisista y amorosa, que es la que puede otorgar el sentido de
existencia respecto de la propia vida y respecto del objeto o del otro.

Este aspecto o esta otra funciéon del yo aqui o en este momento no esta
contemplada, por mas que Freud no deje de introducir a continuacion lo que el llama
(p.28, segundo parrafo) “el punto de vista de una valoracion social o ética”. Punto de
vista que aparece enmarcado dentro de lo que es considerado como “el nexo del yo con
la conciencia”, consideracion bajo la cual se cierra este capitulo segundo y a través de la
cual Freud va a resaltar aquellos elementos yoicos de alta valoracion ética o social que
no estan en relacion con la conciencia, puesto que son inconscientes en determinados
sujetos: «hay personas en quienes la autocritica y la conciencia moral, vale decir,
operaciones animicas situadas en lo mas alto de aquella escala de valoracidon, son
inconcientesy (ibid., p.28, tercer parrafo).

En conexion directa con esa autocritica y bajo la cualidad de “permanecer-
inconcientes” Freud coloca a “las resistencias en el andlisis”, poniendo el acento
seguidamente en el “senmtimiento inconciente de culpa” que «desempeia un papel
econdmico decisivo en gran nimero de neurosis y levanta los mas poderosos obstaculos
en el camino de la curacion» (ibid., p.29), sobre cuyo asunto Freud va a volver
detenidamente en el cap.V de este mismo texto.

Todo esto le lleva a Freud a afirmar que «No solo lo mas profundo, también lo
mas alto en el yo puede ser inconciente» y a concluir con esta reflexion: «Es como si de
este modo nos fuera de-mostrado lo que antes dijimos del yo conciente, a saber, que es
sobre todo un yo-cuerpo» (ibid., p.29 para ambas citas).

Ahora bien, ;qué nos plantean esta afirmacion y esta consideracion final? Por lo
pronto nos hablan de un yo inconsciente y de un yo consciente, siendo este Ultimo
definido como ‘“yo-cuerpo”, es decir, se trata del yo que toma a su cargo la
supervivencia o la autoconservacion; mientras que en el yo llamado inconsciente es
colocado lo que corresponde a “lo mas alto de nuestra escala de valores” o “la
autocritica o la conciencia moral”, véase lo que nosotros venimos contemplando y
definiendo como la funcién de autopreservacion narcisista, que al ser “lo mas alto de la
valoracion” puede comportar en algunos casos el que la funcion autoconservativa quede
enteramente doblegada por la funcién valorativa narcisista’.

Estamos, pues, frente a las dos funciones del yo que en Freud no aparecen
suficientemente articuladas ni precisadas, sino solo adjetivadas en cuanto consciente
una e inconsciente la otra, con el riesgo de aplicar seguidamente las caracteristicas del
inconsciente a este yo inconsciente o a esta funcién yoica encargada de la
autopreservacion narcisista. Pero, ;es qué acaso a esta funcion, que tiene a su cargo “lo
mas alto de nuestra escala de valores”, se le puede aplicar la caracteristica del
funcionamiento inconsciente cerrado a la dimension intencional o a la apertura a un
referente que no es ¢l mismo?, ;es que acaso a esa funcion de la autopreservacion se la
puede asignar la caracteristica de un proceso psiquico no inhibido, no refrenado, en el
que los pensamientos no tendrian un fin o un objetivo paradigmatico o, por ultimo, la
caracteristica de ser una especie de discurso que no estaria dirigido a nadie, un discurso

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 15
www.revistaalter.com



cerrado y, por tanto, sin interlocutor?.

Parece claro que esas caracteristicas, asi como tampoco las de la atemporalidad
y de ausencia de la contradiccion, del funcionamiento del inconsciente propiamente
dicho no son aplicables a este yo que se ocupa o atiende a lo mas alto de nuestra
valoracion moral. Se trata ciertamente de algo inconsciente que funciona atravesado por
la mediacion del proceso y de la represion secundarios, al estilo de la prohibicion
edipica que hay que situar en relacion con la elaboracion secundaria, correspondiente al
proceso yoico de simbolizacidn, de totalizacion y de integracion de lo fragmentado. De
lo contrario, se corre el riesgo por el que Freud se va a deslizar en este texto de colocar
una parte o un cierto yo, el yo inconsciente, del lado del ello, puesto que (para cuadrar
bien con esta idea de que “no s6lo lo mas profundo, también lo mas alto en el yo puede
ser inconciente”, p.29) el yo va a ser concebido surgiendo del ello en su vinculacion con
la realidad exterior. Con lo cual lo que comenz6 (en el Proyecto de psicologia) siendo
pensado como inhibicidn, que organiza defendiéndose, termind siendo planteado como
aquello que toma la composicion del propio enemigo, desapareciendo asi la idea de un
yo como efecto de identificacion y como objeto de amor totalizado.

Cap. III Elyoy el superyo (ideal del yo)

El comienzo de este capitulo corrobora sin ofrecer duda alguna ese riesgo, hace
un momento sefialado, de colocar al yo del lado del ello: «Si el yo fuera sélo la parte del
ello modificada por el influjo del sistema percepcion» (ibid., p.30, primer parrafo).
Luego si el yo es pensado como una parte del ello, esa parte que tiene que ver y que
resulta modificada por la influencia de la realidad exterior percibida, ;qué no sera la
parte en la que no interviene el sistema percepcion?

Vemos o podemos ver que Freud esta partiendo de un planteamiento, segin el
cual el yo se constituye por diferenciacion progresiva y madurativa de un organismo
que se confronta con la realidad exterior que percibe, y no por inscripciones deseantes o
pulsionales procedentes del otro humano que cuida, tal y como la TSG viene a precisar
y recolocar.

Sin embargo los parrafos siguientes estan edificados y/o sostenidos sobre la base
de un planteamiento, seglin el cual “un grado en el interior del yo, una diferenciacion
dentro de €1” o, también, una “pieza del yo”, llamada “ideal-yo o superyo” (ibid., p.30,
segundo parrafo) se constituye o se establece no por diferenciacion progresiva, sino por
identificacion, lo que cambia enteramente la perspectiva respecto del modo de
originarse el yo o, al menos, una parte del yo.

Ahora bien, Freud una vez mas no explicita la distincidon, no la discrimina,
porque para él no hay contradiccién alguna en este doble y distinto origen del yo. El
hace sumatorias: a un tipo de origen hay que afiadir sin mas otro tipo de origen, el uno
al lado del otro sin contraponerse, porque para ¢l no se contraponen. Esto funciona
como un punto ciego en Freud, que corresponde a la contaminacioén producida por el
objeto de estudio en el propio trabajo de conceptualizacion del mismo, esto es, como en

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 16
www.revistaalter.com



la realidad psiquica inconsciente (objeto de estudio del psicoandlisis freudiano)
coexisten los contrarios el uno al lado del otro, ese hecho o caracteristica del objeto de
estudio va a contaminar a la conceptualizacion que se hace acerca de esa realidad
psiquica.

La expresion que Freud utiliza para pasar de un parrafo (en el que nos plantea un
yo surgiendo de la influencia de la percepcion exterior en el ello) a otro parrafo en el
que es situado un yo con “un vinculo menos firme con la conciencia”, parrafo que le
sirve de trampolin para lanzarse en los parrafos siguientes a “la conformacion del yo” y
“su caracter” (ibid., p.30, final y p.31 inicio, respectivamente), es bien significativa a
ese respecto: «Pero se agrega algo mas» (ibid., p.30, final del primer parrafo). Luego
estamos ante una sumatoria, o sea, junto al yo-cuerpo o yo consciente establecido por
modificacion del ello a causa de la percepcion, hay que poner al lado o anadir una
cierta parte del yo mas inconsciente, pero sin explicitar ni esclarecer que esta “pieza del
yo” va a ser planteada origindndose de un modo bien diverso. Ahora bien, dado que
Freud no lo hace notar, tenemos que plantear que o bien se lo salta para que no se vean
esos origenes tan diversos que llevan a una contraposicion, o bien es algo que Freud
mismo no percibe, dada la mezcla y confusion que el endogenismo y el exogenismo
tienen en su obra.

Aclarado ese punto, que funciona a modo de un punto ciego de orden
epistemologico, pasemos ahora a recoger lo aportado por Freud acerca de la
constitucion de “esa pieza del yo”, que va a ser ampliada («Aqui tenemos que abarcar
un terreno mas amplio», inicio del tercer parrafo de la p.30) a la propia “conformacion
del yo” o a lo que produce su caracter.

Pues bien, la constitucion o conformaciéon del yo y su caracter es pensado por
Freud en concordancia con el mecanismo expuesto en Duelo y melancolia sobre la
identificacion o, mejor, con el modelo psicopatologico alli sefialado para «esclarecer el
sufrimiento doloroso de la melancolia» (ibid.,p.30, tercer parrafo), como dice ahora, por
mas que por otro lado esté tratando de dar cuenta de «algo frecuente y mas
tipico» (ibid., p.30, tercer parrafo) que esa modalidad psicopatologica y de ahi que
aluda a «toda la significatividad de este proceso» (ibid., p.30), que en su texto
metapsicologico de 1917 no habia contemplado y que ahora puede ver, considerando
que el proceso de constitucion de la melancolia es semejante al proceso de la
conformacion del yo.

Pero resulta que esa semejanza o analogia conlleva necesariamente el establecer
una continuidad entre un proceso estructurante y un proceso psicopatologico, con lo que
eso comporta de colocar en la propia conformacion o constitucion del yo aquello que lo
mina o desestabiliza por dentro, o sea, aquello que lo contradice radicalmente. De ese
modo, el yo es una cosa y su contraria, algo que no admite la 16gica aristotélica y, por
tanto, la epistemologia cientifica a la hora de describir o predicar algo de un sujeto o de
un objeto.

(,Como puede, entonces, entenderse este planteamiento, que sin duda atraviesa
toda la llamada “segunda topica” freudiana, pues esta se sustenta sobre la base de «un
ello sobre el que se asienta mi yo... este yo se ha desarrollado desde el ello, forma una
unidad bioldgica con ¢€l, es s6lo una parte periférica de ¢€l... estd sometido a sus influjos.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 17
www.revistaalter.com



Para cualquier fin vital, seria un infecundo comienzo separar al yo del ello» (cf. el texto
de 1925 Algunas notas adicionales a la interpretacion de los suefios en su conjunto,
v.XIX, p.135)?

(Acaso hay que entenderlo desde esa genial articulacion, establecida por Freud a
raiz de su investigacion sobre el suefio, entre lo normal y lo patolégico?, ;o se trata mas
bien de algo que tiene que ver con su modo de edificacion y de planteamiento de la
realidad psiquica pulsional por fuera de su implantacion exégena?

En el caso de la genial articulacion entre lo patoldgico y lo normal, hay que decir
que una cosa es la continuidad (véase “el continuum”, que remite a una mera diferencia
de grados o cuantitativa y no cualitativa entre la normalidad y la patologia psiquicas) y
la relacion dialéctica entre los sistemas psiquicos, asi como entre distintos modos de
funcionamiento psiquico; y otra cosa muy distinta es que no se establezca una clara y
neta distincidon o discriminacion entre el modo de constitucion, que permite y da acceso
a la estructuracion del aparato psiquico, y el modo de constitucion que obstaculiza o
cortocircuita y aborta la estructuracion de ese aparato o de la topica psiquica. Claro que
esta discriminacion no se necesita hacer ni se conceptualiza cuando se parte del
supuesto de que el aparato o la topica psiquica esta establecida de entrada o de modo
natural progresivo en todo sujeto. Como se parte de ese supuesto, no es necesario o se
ahorra uno el tener que dar cuenta de la emergencia u origen del aparato, de la topica
psiquica.

En este sentido, hay que pensar que, al dejar de lado (conceptualmente hablando
o en la construccion del edificio tedrico) la implantacion exdgena de lo pulsional, Freud
se ve empujado o estd obligado a hacer arrancar al yo de la base pulsional, que ¢l ha
planteado como condicion de partida o de arranque de la psicopatologia y del orden
pulsional, que a sus ojos es la del ello, que ciertamente es de una sola cualidad, esto es,
la de lo pulsional desligado.

Es decir, al no tomar en consideracion la primacia absoluta del otro en el
establecimiento de los procesos psiquicos o, dicho de otro modo, al no tener en cuenta
que lo pulsional se origina a partir de ese otro adulto que es quien proporciona los
cuidados autoconservativos, Freud no puede contemplar la complejidad o, mejor, la
distinta realidad de lo pulsional que es procedente de ese otro, pues esa dimension
pulsional se ofrece y se implanta en el sujeto infantil en tanto que parcial o desligada y,
a la vez, en tanto que totalizada o ligada.

Pero volvamos a nuestro texto y a la cuestion central de este debate que se
iniciaba con el segundo parrafo de este cap.Ill, en el que Freud nos sefiala que lo que le
obliga a volver sobre el origen o “conformacion del yo” es que una diferenciacion
dentro del mismo, llamada hasta ahora indistintamente “ideal del yo” o “superyo” y
expuesta en Introduccion del narcisismo y Psicologia de las masas y analisis del yo,
tiene una relacion menos estrecha de lo previsto con lo consciente. Una cuestion central
que da cuenta de que es la puesta en relacion de la nueva tdpica con la antigua lo que le
va a exigir mayores aclaraciones.

Y justo a continuacion, esto es, en el parrafo tercero, se establece lo que sera el

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 18
www.revistaalter.com



contexto de su desarrollo sobre la identificacion, en cuanto proceso de “la conformacion
del yo”. Un contexto que va a estar marcado por una contraposicion dialéctica, no sélo
por lo expuesto y conocido hasta ahora frente a las exigencias de la nueva topica, tal y
como se deducia del parrafo anterior, sino sobre todo por la diferenciacion entre “un
terreno algo mas amplio”, que tiene que ver con “la significatividad de este proceso” (se
refiere explicitamente a la identificacion), y un terreno mas restringido (que es lo que se
contrapone a lo mas amplio) como es el psicopatologico, referido aqui al “sufrimiento
doloroso de la melancolia™.

Contraposicion dialéctica que en Freud, segiin nos tiene acostumbrados a lo
largo de toda su obra, se va a saldar con una solucién de compromiso o de sintesis, en la
cual lo nuevo no conlleva la pérdida o la distincidn-separacion respecto de lo anterior,
sino que se van a sumar o adjuntar, lo cual le conduce a Freud en este caso a introducir
y mezclar un funcionamiento psicopatoldgico al tratar de dar cuenta de un proceso
fundador de la conformacién del yo y, por consiguiente, de la topica psiquica.

Es decir, aunque Freud -por un lado- sabe diferenciar entre lo que ¢l mismo
denomina “un terreno algo mas amplio”, que remite a un “proceso frecuente y tipico”
(véase: normal y estructurante, como es la identificacion) y lo que es menos amplio o
restringido, como es “el sufrimiento doloroso de la melancolia”, sin embargo y por otro
lado, a la hora de describirlo y de dar cuenta de como se va a establecer la conformacion
del yo y su carécter, basados en el proceso de la identificacion, ya no diferencia y separa
claramente el terreno mas amplio o tipico y estructurante del terreno mas restringido o
psicopatologico, puesto que el “supuesto” de que «una investidura de objeto es relevada
por una identificacion» (ibid., p.30, tercer parrafo) sirve como mecanismo 0O paso
necesario tanto para la melancolia, como para ese terreno mas amplio que es la
conformacion del yo: «tal sustitucion participa en considerable medida en la
conformaciéon del yo, y contribuye esencialmente a producir lo que se denomina su
caracter» (ibid., p.30-31).

Ahora bien, ;como es que ese supuesto de la sustitucion de una investidura de
objeto por una identificacion puede ser planteado como el camino correspondiente,
tanto para la conformacion del yo como para la melancolia? Pues porque Freud
establece una continuidad-contigiiidad entre investidura de objeto e identificacion
(véase las siguientes formulaciones correspondientes a los parrafos cuarto y quinto de
este cap.Ill: «Al comienzo de todo, en la fase oral [una fase, para Freud, de indistincién
entre objeto de la necesidad y objeto de la pulsion] del in-dividuo [véase el organismo
psicobiologico y no el sujeto psiquico, porque no es estrictamente un sujeto escindido
en los sistemas psiquicos] es por completo imposible distinguir entre investidura de
objeto e identificacion» en la p.31 al inicio; asi como en esa misma p.31 mas adelante
«cabe considerar una simultaneidad de investidura de objeto e identificacion, vale decir,
una alteracion del caracter antes que el objeto haya sido resignado»), dado que esta
partiendo del supuesto de un origen endogenista-madurativo para el aparato psiquico,
que le impone el pensar la conformacion y el origen del yo por medio una
diferenciacion progresiva del organismo o también por medio de una delegacion de lo
somatico en lo psiquico por via del ello.

Precisamente ese supuesto, que conlleva el no contemplar la instauracion de la
topica psiquica desde el otro adulto (quien, a la vez que erotiza y despedaza, va a

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 19
www.revistaalter.com



conjuntar esa variable pulsional despedazante-erotizante que implanta al proporcionar
los cuidados autoconservativos), es el que obliga a Freud a tener que pensar el
establecimiento de esa topica por via de la regresion a algo anterior o mas primitivo
(«Quizas el yo, mediante esta introyeccion [se refiere a introyectar las investiduras de
objeto] que es una suerte de regresion al mecanismo de la fase oral, facilite o posibilite
la resignacion del objeto», p.31 al centro), en connivencia con la idea de que ya de
entrada en el propio sujeto esta el inconsciente o el ello.

Y es que conviene tener presente que esas investiduras de objeto, para Freud
presentes desde un inicio, proceden o «parten del ello que siente las aspiraciones
eréticas como necesidades'®» (ibid., p.31, sexta linea). Un ello ante el cual al yo no le
cabe otra cosa, puesto que no puede o no es capaz de renunciar a la satisfaccion
pulsional de la investidura de objeto impuesta por el ello, que ofrecerse en sustitucion
del objeto dando origen a lo que Freud llama una «alteracion del yo, que es preciso
describir como ereccion del objeto en el yo, lo mismo que en la melancolia» (ibid.,
p.31, tercer parrafo). Asi también lo vuelve a precisar poco después: «Otro punto de
vista enuncia que esta transposicion de una eleccion erdtica de objeto en una alteracion
del yo es, ademds, un camino que permite al yo dominar al ello y profundizar sus
vinculos con el ello, aunque, por cierto, a costa de una gran docilidad hacia sus
vivencias. Cuando el yo cobra los rasgos del objeto, por asi decir se impone al ello,
como objeto de amor busca repararle su'' pérdida diciéndole: “Mira, puedes amarme
[conviene estar atentos a la permanente superposicion en la obra de Freud entre
erotismo y amor, por mas que —por otro lado- una aporte fenomenal de su obra haya
sido el de plantear las bases pulsionales del amor] también a mi; soy tan parecido al
objeto...”» (ibid., p.32, primer parrafo).

Se trata claramente de todo un modelo del funcionamiento psiquico, que piensa
al yo originandose en y desde el ello, lo que establece una modalidad de constitucion
para la topica psiquica de una forma no so6lo de tipo endogenista, sino también guiada y
basada en un funcionamiento patologizante. De ahi que se haya insistido una y otra vez
por parte del discurrir psicoanalitico, siguiendo sin mayor cuestionamiento ese marco o
modelo freudiano, en que la sombra del objeto'” que cae sobre el yo sea tan
profundamente alienante. Cuando en realidad el yo sin duda va a erigirse sobre el
modelo del objeto o sobre el reconocimiento del otro adulto, pero es una forma que
delimita un adentro y un afuera, una forma que hay que concebir como limite, una
forma de totalizacion. En ninglin caso se va a edificar o erigir sobre la figura del objeto
en cuanto erotico-autoerdtico y funcionando fundamentalmente al modo de la pulsion
parcial, pues de lo contrario no puede establecerse un yo en cuanto instancia
intrapsiquica y limite frente al ataque pulsional.

Pues bien, Freud parece percatarse de alguna manera de que su planteamiento le
lleva por unos derroteros que le conducen a dar cuenta solamente de lo patologico,
porque va a introducir seguidamente lo que ¢l llama una “digresion”, a la que a
continuacion califica de “inevitable”. Se trata de uno de esos parrafos que J.Laplanche
ha categorizado como de ciertas llamadas al orden, que el discurrir freudiano se impone
de tanto en tanto. Es cierto que ese parrafo que -segin Freud- ‘“constituye una
digresion”, no es desplegado justo después de ese desarrollo sobre las relaciones del yo
con el ello, que estdbamos comentando, sino tras otro parrafo que sirve de
intermediario. Pero precisamente este parrafo intermediario por la tematica que presenta

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 20
www.revistaalter.com



es el que parece imponerle la digresion, esto es, un cierto alto de ordenamiento o, mejor,
una llamada al orden.

En efecto, en ese parrafo intermediario va a introducir una cufa, la del
narcisismo, planteando que ese funcionamiento que acaba de describir comporta “la
trasposicion de libido de objeto en libido narcisista”", lo cual conlleva a sus ojos «una
resignacion de las metas sexuales, una desexualizacién y, por tanto, una suerte de
sublimaciony» (ibid., p.32, segundo parrafo).

Pero, ;como hay que entender esa trasposicion? Teniendo en cuenta que Freud
la precisa con la idea de una “desexualizacion”, parece que hay que entenderla como un
pasaje de lo pulsional desligado a lo pulsional ligado, pues en ese sentido lo narcisistico
es ciertamente del orden de lo sexual-desexualizado o ligado. Pero, entonces, ;por qué
llamar “libido de objeto” a lo que Freud viene llamando y considerando como «unas
investiduras de objeto que parten del ello, que siente [una vez mas Freud coloca en el
ello la capacidad de sentir, asi como -en otras ocasiones- de querer y de tener
intencion] las aspiraciones erdticas como necesidadesy» (ibid., p.31, primer parrafo).

En otras palabras, ;por qué llamar libido de objeto, que comporta “stricto sensu”
un reconocimiento del objeto en cuanto totalizado y por consiguiente el establecimiento
del objeto en cuanto distinguido y separado del yo, a lo que estd referido a una
investidura de los objetos primarios, en la cual el objeto en cuanto tal no estd
establecido ni reconocido? Hay en juego una constante confusion al respecto al llamar
con el mismo nombre al objeto de la necesidad o de la autoconservacion y al objeto o el
otro al cual se dirige la libido, porque este objeto esta ya establecido como objeto de
amor y/o de odio. Y es que no hay objeto en el sentido estricto antes de constituirse un
yo o antes de constituirse el narcisismo.

Para que el yo pueda mudar —tal y como afirma Freud (p.32, segundo parrafo al
centro)- “la libido de objeto en libido narcisista” tiene que estar operando la instancia
yoica, es decir, tiene que haberse establecido la renuncia a los objetos primarios o al
autoerotismo, que es lo que permite el establecimiento de un yo y de los ideales y que
por ese motivo pueda emerger en el psiquismo el funcionamiento de lo sexual-
desexualizado. Pero antes de eso no hay libido objetal propiamente dicha, porque ese
llamado objeto es solo objeto de la necesidad, pues la libido o lo pulsional no estd
funcionando en cuanto dirigido o conjuntado hacia un objeto, sino s6lo de modo
desligado o anarquico.

Dicho de otra manera, la confusion proviene o se establece a consecuencia de
llamar “libido de objeto” a lo que es real y meramente sexualidad “pregenital” (o,
mejor, “paragenital”, de acuerdo con lo planteado por J.Laplanche quien precisa que lo
pregenital no se integra, sino que sigue alli paragenitalizado vy va a ser la base de las
distintas fuentes de placer, véase placer de oOrgano, genitalidad y posibilidades
sublimatorias), sexualidad que necesita ser traspuesta y no liquidada para que haya
posibilidad de sublimacién, la cual implica siempre que haya operado la represion
originaria, porque no hay sublimacion (que comporta que hay trasmutacion de meta y de
objeto) sin represion, pues no se produce por ejemplo trasmutacion de lo anal en el
jugar con plastilina o en deseo pictérico si no hay represion de lo anal, del mismo modo
que no puede haber pasaje a la escritura sin disminuir el placer de 6rgano y que asi

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 21
www.revistaalter.com



emerga un placer de representacion (en ese sentido placer de organo y placer de
representacion van juntos, este Ultimo placer no tiene que liquidar o reemplazar por
entero al otro, porque el placer de drgano es la condicion de base sobre la que se asienta
toda trasmutaciébn o trasposicidn) que posibilite una transcripcidn con menos
componentes excitatorios o erdticos'*.

De lo contrario, si se tratara realmente de un pasaje de la libido objetalizada a la
libido narcisista estariamos hablando de una regresion al estilo de la que caracteriza al
psicético, segin el planteamiento desplegado por Freud en los primeros parrafos
de Introduccion del narcisismo, en los que en su discusion con C.G.Jung va a
apoyarse enteramente en las consideraciones de K.Abraham, para quien el narcisismo se
contrapone radicalmente a lo objetal (y asi ha sido recogido tedricamente y de modo
generalizado en el kleinismo) y de ahi la megalomania y la huida del mundo o de la
realidad que caracterizan al psicético. Sobre esta tltima situacion no se puede decir que
ahi se produce una verdadera sublimacion, porque entonces no hablariamos de psicosis.

Ciertamente aqui Freud con el término “objeto” se esta refiriendo mas bien a los
objetos primarios pulsionales o erdticos a los que hay que renunciar y que se
contraponen al establecimiento del yo. Lo que pasa es que, como su planteamiento esté
sostenido sobre bases extraviadas, los términos se prestan a confusidén, porque son
utilizados los mismos vocablos para decir una cosa y su contraria. Y eso, es decir, la
coexistencia de los contrarios so6lo puede estar estrictamente en lo inconsciente, pero de
ningun modo en la teoria o en el discurso, que debe estar siempre regulado por la 16gica
racional.

Y cuando hablo de “bases extraviadas” me refiero concretamente ahora a las que
en esta p.32 aparecen vertidas al menos indirectamente en el propio discurso de Freud
cuando plantea en la nota 7 lo de «luego de la separacion entre el yo y el elloy, lo cual
comporta que antes o con anterioridad a esa separacion el yo y el ello estaban unidos, lo
que queda corroborado con la afirmacién siguiente: «debemos reconocer al ello como el
gran reservorio de la libido en el sentido de “Introduccion del narcisismo™. Y ;cual es
ese sentido?, pues el de que el yo era descrito como ese gran reservorio libidinal. Con lo
cual, si lo que se predica o se atribuye es la misma caracteristica, tenemos que esas
instancias son equivalentes, al menos antes de su separacion. Al igual que son
equivalentes y homogéneas esas “diferentes pulsiones fusionadas entre si”” (p.32, final
del segundo parrafo), que da cuenta de que Freud parte de la base de una mezcla de
pulsiones de entrada, base que le permite pensar la constitucion del psiquismo de un
modo claramente mecanicista por fuera de las vicisitudes multiples v variadas, que
comporta la presencia y el encuentro asimétrico con el otro adulto.

Y, al moverse sobre esas bases, no nos puede extranar que Freud eche mano,
precisa y paraddjicamente en ese parrafo de su llamada al orden, de un término que lo
menos que se puede decir es que es bien confuso, porque mezcla el yo con el objeto y al
proceso identificatorio (por medio del cual se es y a la vez no se es el objeto) con el
erigir o instituir al objeto dentro del yo'>. Me refiero a su expresion «las
identificaciones-objeto del yo» (ibid., p,32, tercer parrafo), que habla de un yo-ello o
ello-yo, anterior a la “separacion entre el yo y el ello”, sobre cuya base Freud establece
lo patoldgico. De ahi que esas “identificaciones-objeto del yo” le lleven a Freud a hablar
o a relacionarlas con  «los casos de la llamada personalidad multiple», en la que «las

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 22
www.revistaalter.com



identificaciones singulares atraen hacia si, alternativamente, la conciencia», es decir,
que lo que tenia que residir en lo inconsciente (véase el ser u ocupar el lugar de otro)
aflora en la consciencia o se instituye en lo prcs-cs, en donde solo debe estar la 16gica
binaria o la exclusion y no la conjuncién o el anadido que conlleva la simultaneidad de
los contrarios (que es la que opera en el inconsciente) en lugar de la disyuncion.

Ahi nos estamos moviendo o Freud nos describe una situacidon patologica,
sustentada sobre la yuxtaposicion ello-yo o yo-ello, aunque Freud pone la causa de esa
patologia en el hecho de que esas identificaciones-objeto sean “demasiado numerosas e
hiperintensas”, es decir, en lo cuantitativo, pues «si no se llega tan lejos, se plantea el
tema de los conflictos entre las diferentes identificaciones... que, después de todo, no
pueden calificarse enteramente de patoldgicos» (ibid., p.32, tercer parrafo).

Sin embargo, en el parrafo siguiente, en el que va a describir la situacion normal
o no patoldgica, Freud se sale o deja de lado ese planteamiento de lo meramente
cuantitativo (al que se veia abocado por partir de la base de la mezcla o de la no
”separacion entre el yo y el ello””) para colocar y establecer claramente la constitucion
de la topica del yo (¢l lo plantea en la p.33 bajo los términos de “caracter” y de “génesis
del ideal del yo”) en tanto en cuanto contraposicion (y nada de yuxtaposicion o
continuidad) a las investiduras de objeto, también Ilamadas por Freud «elecciones de
objeto que corresponden a los primeros periodos sexuales y atafien a padre y madre»
(ibid., p.33, primer parrafo). Su texto en este caso no ofrece duda alguna sobre el
posicionamiento contrapuesto entre el yo y/o el proceso identificatorio frente a las
investiduras de objeto que deben ser resignadas: «Ahora bien, como quiera que se
plasme después [este “después” nos estd indicando que anteriormente para Freud
siempre estd la mezcla y/o la no separacion entre el yo y el ello] la resistencia del
caracter frente a los influjos de investidura de objeto resignadas, los efectos de las
primeras identificaciones... seran universales y duraderosy (ibid., p.33, al inicio).

Asi, pues, tenemos ahi una clara contraposicion entre el caracter del yo (efecto
universal y duradero de las identificaciones primarias) y las investiduras de objeto a
resignar. Contraposicion que coloca -de un lado- al yo y a la identificacién y -de otro-

a las investiduras de objeto o a las exigencias pulsionales del ello, tal y como aparece
perfilado en otro texto de la obra freudiana.

En efecto, en la 31" Conferencia de Introduccion al Psicoanalisis (escrita en
1932) Freud va a situar abiertamente a la identificacion del lado del yo, mientras que a
las investiduras de objeto las va a vincular con las exigencias pulsionales del ello: «Sin
duda que [esta hablando de los métodos o caminos por los cuales el yo sustrae al ello
montos de energia] una de las vias es, por ejemplo, la identificacion con objetos
conservados o resignados. Las investiduras de objeto parten de las exigencias
pulsionales del ello» (cf. v.XXII, p71-72).

Se trata de una diferenciacion cuyo fundamento puede rastrearse en unos
parrafos anteriores de esa misma Conferencia, que lleva por titulo “La descomposicion
de la personalidad psiquica” y cuyo contenido —como precisa la nota 1 de la p.53 del
v.XXII- esta tomado en su gran mayoria de los capitulos I, II, [Ill y V de El yo y el ello,
de modo especial cuando Freud se plantea como se lleva a cabo “la trasposicion del
vinculo parental en supery6” y sefiala que esa trasmudacion o trasposicion se realiza por

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 23
www.revistaalter.com



medio de un proceso cuya base es la identificacion (definida como «una asimilacion de
un yo a un yo ajeno», p.58 del v.XXII), estableciendo asi que el pasaje del vinculo
parental (véase la topica intersubjetiva) al supery6 (véase la tdpica intrapsiquica) se
realiza por medio de la identificacion que corresponde al yo y, por tanto, se necesita que
éste esté establecido.

Identificacién que poco mas adelante, dentro de esa misma 31" Conferencia y
aun en el marco del ultimo parrafo citado, va a ser articulada con la pérdida de objeto :
«Si uno ha perdido un objeto o se ve precisado a resignarlo, es muy comun que uno se
resarza identificandose» (v.XXII, p.59), sugiriéndose asi que el proceso identificatorio
se establece sobre la base de la pérdida del objeto y no por via de una mera sustitucion,
que intenta negar precisamente esa pérdida o no reconocerla.

Y es que se trata ciertamente de un momento constitutivo o estructurante de la
topica psiquica en el que, tal y como S.Bleichmar ha subrayado a la vez que definido
como “el segundo tiempo de la sexualidad” (cf. En los origenes del sujeto psiquico,
p.68), se tiene que llevar a cabo la separacion de la madre o el desgajamiento de la
topica intersubjetiva, pues «el aparato psiquico no puede constituirse si no es por la
pérdida de los objetos originarios» (ibid., p.194). En cierto modo lo mismo parece
vislumbrar Freud cuando, en su texto de 1925 sobre La negacion, afirma «discernimos
una condicion para que se instituya el examen de la realidad: tienen que haberse perdido
objetos que antafio procuraron una satisfaccion objetiva [real]» (v.XIX, p.256).

En ese sentido, no basta con sustituir a un objeto por otro, pues este otro objeto
puede estar en continuidad o contigliidad con el objeto anterior. Lo que se requiere es
separarse, es desprenderse del objeto vinculado al autoerotismo o al ejercicio pulsional
directo. De lo contrario no cabe la posibilidad para una identificacion, que debe ser
articulada claramente con la pérdida o la represion de los objetos originarios. Es decir,
la identificacion en cuanto proceso mismo solo se puede instaurar sobre la base de la
represion originaria que tiene a su cargo el sepultamiento del autoerotismo, y nunca
sobre la base de mantener al objeto a cualquier precio, en cuyo caso no hay pérdida
alguna.

Ahora bien, también es cierto o hay que reconocer que, junto a esa clara
contraposicion entre el caracter del yo y las investiduras del objeto a resignar, el texto
de Freud -cuando se contintia la lectura de ese mismo parrafo (el primero de la p.33 de
El yo y el ello)- presenta unas formulaciones que no favorecen precisamente esa
claridad que resaltdbamos antes. Y es que -de un lado- nos presenta a la identificacion
primaria como anterior a toda “investidura de objeto” y -de otro lado- como resultado o
“desenlace” de lo que a continuacion (pero al lado mismo) llama “eleccion de objeto”,
que es ahi una expresion equivalente a “investidura de objeto”. Y, por si todo eso no
fuera bastante lioso, aqui aparece también la famosa férmula de “la identificacion con el
padre de la prehistoria personal” en tanto que equivalente a identificacion primaria. Pero
vayamos por partes, empezando por esta ultima cuestion, que es la mas compleja o
enredosa, mientras que la otra es mas de orden terminologico, aunque ciertamente se
trata de unos términos muy significativos que sin discriminacion suficiente se prestan a
toda clase de confusiones.

Respecto de la célebre expresion “identificacion con el padre de la prehistoria

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 24
www.revistaalter.com



personal”, hay que comenzar sefialando que estd acompaiiada por una nota a pié¢ de
pagina, altamente desconcertante segin el parecer de varios autores. La nota dice lo
siguiente: «Quiza seria mas prudente decir “con los progenitores”, pues padre y madre
no se valoran como diferentes antes de tener noticia cierta sobre la diferencia de los
sexos, la falta de pene... En aras de una mayor simplicidad expositiva, solo trataré la
identificacion con el padre» (v.XIX, p.33, nota 9).

A este respecto, conviene recordar que el tema de la “prehistoria personal” fue
un tema recurrente al que Freud alude en sus Cartas a W.Fliess (cf. por ejemplo, la
carta del 24 de enero de 1897, en la que se expresa asi: «La
prehistoria anterior a un 1% adquiere cada vez mayor significacion. Tanto que ya me
inclinaria a distinguir en ella varios periodos», p. 240 de la ediciébn completa en
Amorrortu); como en La interpretacion de los suefios, en donde el periodo
prehistorico es equivalente a la primera infancia, esa “infancia desprovista de
verglienza”, descrita también “como un paraiso”, si bien Freud no deja de puntualizar
ahi (véase el cap.V en su apartado D, que es el dedicado a los «Suefios tipicosy», y
cuando comenta «El suefio de turbacion por desnudezy», v,IV, p.255) que ese paraiso es
a posteriori o0 por reconstruccion alcanzada en el suefio gracias al deseo, que repite
sobre lo que se le niega o que reproduce lo que antes no existia.

Por otra parte, la expresion misma “padre de la prehistoria personal” parece
evocar a primera vista al Urvater o “padre de la horda primitiva”, introducido en Totem
y tabu y mas tarde considerado como el prototipo del Dios-padre de la ley mosaica. Se
trata, en este caso, del padre mitico al que Freud en El malestar en la cultura le asigna
«una arbitrariedad ilimitada» (v.XXI, p.98) y describe, tratando de dar cuenta de los
origenes del supery6 y de su gran severidad, con estos términos: «el padre de la
prehistoria era por cierto terrible y era licito atribuirle la medida mas extrema de la
agresion» (ibid., p.126). Linea o postura que marca el camino estructuralista seguido
“avant la lettre” por Freud, de acuerdo con el cual lo originario estd ya en la estructura
misma de orden supra-individual y a-historico.

En esa misma linea, aunque en connivencia con el endogenismo sostenido por
Freud de modo predominante a la hora de concebir el origen y la constitucion del
aparato psiquico, la identificacion con el padre de la prehistoria personal ha sido
considerada por algunos autores como «un concepto que escapa al pensamiento tanto si
lo referimos al padre filogenético como al bloque de los padres progenitores. En
definitiva, es una referencia mitica que puede permitir dar cuenta de la represion
originaria, la cual opera desde la aparicion de la vida y por la supervivencia de éstay,
siendo explicitado el mito en cuestion como aquél «en el que el sujeto se identifica
fusionalmente con el otro, en el que el ser se realiza en el no-ser» (cf. J.L.Donet y
J.Pinel, “Le probléement de 1’identification chez Freud”, L’inconscient, n°7, 1968, p.17

y p.19).

Otros autores, como A. de Mijolla, han subrayado (siguiendo de cerca la
trayectoria marcada por C.Stein en sus multiples comentarios a La interpretacion de
los suefios, dedicados a rastrear de modo especial el autoandlisis de Freud) la relacion
estrecha entre el padre de la prehistoria personal y el padre de Freud, de tal modo que la
elaboracion tedrica del mito de la horda primitiva tendria sus bases en la identificacion
imposible de Freud con un padre precozmente sexual y de una gran superactividad

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 25
www.revistaalter.com



sexual, cuyo fantasma sufri6 por parte de Freud una intensisima represion (cf.
“Fantasmes d’ identification”, Etudes Freudiennes, n° 9-10, 1975, p.194-196).

Ahora bien, con todo ello -a mi juicio- se deja por excelencia de lado tanto el
proceso mismo de identificacion, como el movimiento conceptual del propio
pensamiento de Freud o la logica interna de su conceptualizacion, desde la cual es
planteado ese proceso y desde cuyo marco vale preguntarse: ;por qué Freud tiene que
echar mano del padre prehistorico cuando esté todo el tiempo refiriéndose a la fase oral
primitiva o cuando no deja de acudir al modelo de la incorporacion oral, cuyo prototipo
es la figura de la madre? Alguna idea de ello parece dar la mencionada y desconcertante
nota a pie de pagina, en la cual puede constatarse una clara oscilacion de/en Freud, que
le hace pasar del padre de la prehistoria a los padres progenitores, de los padres a la
madre y, finalmente, de la madre al padre. Nota que habla o da cuenta de un discurso
sintomatico que requiere ser interpretado.

Y una hipotesis interpretativa posible es que Freud tiene que recurrir a la figura
del padre prehistorico como lo originario, esto es, tiene que echar mano de lo
establecido por ¢l como de orden filogenético, porque al insistir en el modelo de la
incorporacion oral cuyo prototipo es la figura de la madre y en “los influjos de
investidura de objeto” (v.XIX, p.33), se le entrometia de alguna manera lo exégeno o,
mejor, el origen de lo pulsional a través de la intromision o el “influjo” sexualizante por
parte del otro adulto. Pero, como esa “exogeneidad” deshacia todo su edificio tedrico,
no cabia otro camino que acudir a la teoria filogenética, que constituia ademas un punto
de vista tedrico digno de atencion, fuertemente anclado en la formacion de Freud, quien
podia entonces ser tomado en cuenta de modo cientifico.

De todos modos, hay que decir que —por mas que en si mismo el término
“prehistoria pulsional” evoque facilmente lo pre-individual, que en Freud remite
directamente a lo supra o trans-individual y lo filogenético- en el contexto en el que
aparece la célebre expresion (un contexto marcado por la coexistencia, que no
contraposicion, en la obra de Freud entre un planteamiento sobre el origen del yo de tipo
endogenista o en continuidad con las funciones vitales del organismo psicobioldgico y
un planteamiento de ese origen a partir del otro adulto o de modo exdgeno) el establecer
esa identificacion con el padre de la prehistoria personal como una «identificacion
directa o inmediata {no mediada}, y mas temprana que cualquier investidura de objeto»
(ibid., p.33) es una manera de plantear que “la conformacion del yo” no se hace en
continuidad con o mediante el sistema percepcion-conciencia, sino de modo mas directo
(s1 bien —conviene precisarlo- siempre contando con que el otro adulto ha abierto ese
camino o le ha posibilitado y dado cauce a través de la conjuncion narcisista, en cuyo
caso se puede hablar ciertamente de una apropiaciéon directa por parte del sujeto infantil
de algo que el otro le ha dado), como puede ser pensado un proceso metaforico de
totalizacidon o de reconocimiento de la forma del otro humano. Proceso de totalizacion,
que debe ser siempre situado en oposicion a la vez que en relacion dialéctica con la
fragmentacion pulsional, y que estd estrechamente vinculado con la represion y con el
abandono del autoerotismo, que mantiene al sujeto psiquico en contigiiildad metonimica
con el objeto externo.

Perspectiva que obliga o, al menos, permite plantear la identificacion primaria
como constitutiva (en el sentido estructurante del término) de la instancia yoica y no —

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 26
www.revistaalter.com



tal y como ha sido Unicamente pensado en multiples ocasiones por diferentes autores
psicoanaliticos, entre los cuales puede citarse a P.Aulaguier, para quienes la
identificacion primaria es confundida con la relacion primaria con la madre y con el
pecho que es precisamente lo que Freud desmiente en ese pasaje comentado- como algo
mera y profundamente alienante, si bien para ello es necesario desconnotar el término
“primario” de su equivalencia con “prioridad temporal”. Algo que también no deja de
apuntar Freud con su referencia a lo prehistorico a través de lo cual -como sefala
J:Laplanche en su comentario a todo este pasaje de El yo y el ello (Problematicas I,
p.343)- se relativiza y, de ese modo, se cuestiona el punto de vista genético.

Lo cual parece corroborarse cuando se toma en consideracion ese otro gran
momento de conceptualizacion por parte de Freud en torno a la cuestion de la
identificacion. Me refiero a su texto de 1921 Psicologia de las masas y analisis del yo
y en concreto a su cap.VII, en donde curiosamente cuando parecia estar procediendo a
reagrupar los modos de identificacion diferenciados hasta entonces y a realizar una
unificacion del concepto de identificacion, justo en ese momento nos va a sorprender
introduciendo una nueva modalidad de identificacion y dandose una formula que le
faltaba para dar cuenta de la emergencia del yo.

Como es sabido, en ese cap.VII y en su primer parrafo Freud conceptualiza la
identificacion como «la mas temprana exteriorizacion de una ligazon afectiva con otra
personay», contraponiéndola -en el segundo parrafo- a la «investidura de objeto de la
madre», a la que sitla tanto «contemporaneamente» como «quizd antes», y
estableciendo entre ellas -en el parrafo cuarto- una distincion, que primeramente sera
solo de tipo fenomenologico (como la que existe entre el ser para la identificacion y el
tener para la investidura de objeto), para finalmente subrayar que «en lo
metapsicologico... se discierne que la identificacion aspira a configurar el yo propio a
semejanza del otro, tomado como modelo» (v.XVIIIL, p.100).

Estaba, pues, apuntado ya ahi que la configuracién de un yo propio, esto es, de
una instancia intrapsiquica, se realiza apropidndose de la figura del otro tomado como
modelo (Vorbild) o como imagen de totalidad. Y, a ese proposito, conviene no olvidar
que en ese texto Freud lleva a cabo una reflexion sobre los origenes o la configuracion
de las instancias psiquicas a través de un analisis de las estrechas relaciones entre lo
social y lo individual, entre el otro y el yo, en definitiva entre lo intersubjetivo y lo
intrapsiquico.

En ese sentido y a mi entender, el establecimiento del yo como instancia no se
hace tanto sobre la base de una sustitucion de las investiduras de objeto cuanto sobre la
base de una pérdida de los objetos pulsionales primarios o de una “contrainvestidura de
objeto de la pulsién”, que es al mismo tiempo construccion de un nuevo objeto libidinal,
ya no de tipo intersubjetivo sino de orden intrapsiquico, ya no de tipo parcial sino total,
lo que se obtiene por un proceso de metabolizacion de la figura del otro, de quien ha
procedido esa totalizacion frente a su propia intromision sexualizante.

Construccion de un nuevo objeto, que es a relacionar con esa «nueva accion
psiquica que se tiene que agregar al autoerotismo» (postulada por Freud en
Introduccion del narcisismo) y que ejerce de contrainvestidura del autoerotismo y de
cierta unificacion de las pulsiones parciales. Una accion psiquica que no es a concebir

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 27
www.revistaalter.com



como un momento Unico o puntual, sino como un tiempo renovado de cristalizacion o a
repetirse un sinnimero de veces, que sélo quedard garantizado o que sélo encontrard
una posicion intrapsiquica estable, si bien nunca definitiva, con la instalacion de las
instancias ideales a través de las identificaciones secundarias edipicas. De lo contrario,
esa configuracion del yo puede resultar altamente alienante, pues, al hacerse sobre la
imagen del otro, si la identificacion primaria no estd sostenida por las identificaciones
secundarias dard pie a que ese yo no sea tal, no sea una instancia intrapsiquica
estructurante de la topica, sino un otro extrafio.

Asi puede entenderse mejor esa especie de galimatias que Freud presenta al final
del mencionado parrafo noveno del cap.lll de El yo y el ello, cuando afirma que «la
identificacion con el padre de la prehistoria personal» no es «el resultado ni el desenlace
de una investidura de objeto», pero que «las elecciones de objeto parecen tener su
desenlace, si el ciclo es normal, en una identificacion de ese orden reforzando asi la
identificacion primaria». Y es que aqui sucede lo mismo que en la cuestion de la
represion originaria, es decir, que a la vez que permite el establecimiento de las
represiones secundarias o propiamente dichas solo gracias a éstas puede ella quedar
garantizada.

Luego, entonces, los objetos primarios en si mismos o en cuanto intromisores
del exceso pulsional parcial no son aquellos con los cuales puede y tiene que llevarse a
cabo una identificacion, sino aquellos de los cuales hay que desgajarse y, de ese modo,
disolver o desanudar el vinculo establecido con ellos a raiz del parasitismo impuesto por
su sexualidad inconsciente. Y solo asi es posible un proceso de identificacion, que tiene
que hacerse siempre o s6lo puede hacerse desde el otro o sobre la base de que el otro
haya facilitado al sujeto infantil una posibilidad de conjuntarse y establecerse como
sujeto, distinto y separado: y en relacion con el otro en cuanto objeto totalizado o como
forma conjuntada.

Dicho de otro modo, sélo si el otro ha abierto el acceso a su pérdida o a un
desgajamiento-separacion de ¢l, hay posibilidad de un proceso identificatorio, de lo
contrario solo estd en juego un sujetamiento a la identidad impuesta desde el otro.

Y, por consiguiente, el proceso identificatorio no puede erigirse con/desde el
otro en cuanto contigiio o del que uno no se puede separar y para no perderlo se
identifica uno con €l, ya que esa operacion psiquica esta en continuidad con la pasividad
originaria o con el sujetamiento a la topica intersubjetiva, en/desde la cual no se produce
ni pasaje a otro lugar (el intrapsiquico), ni pasaje a otra forma (la ligada o conjuntada
frente a lo pulsional desligado implantado por el otro), que es lo que se requiere para la
configuracion del yo como instancia de la topica o del aparato psiquico.

Planteadas asi las cosas y volviendo a los parrafos de este tercer capitulo de El
yo y el ello que estabamos analizando, se puede, entonces, entender mejor tanto los
términos empleados por Freud sin la suficiente precision requerida, como las diferentes
cuestiones que se suscitan al respecto. En relacién con los términos, puede constatarse
que ya en ese parrafo noveno del cap.lll Freud no establece una clara discriminacién
entre “investidura de objeto” y “elecciones de objeto”, pues de estas ultimas dice «que
corresponden a los primeros periodos sexuales y atafien a padre y madre» y poco mas
adelante (en el parrafo undécimo) precisa que «En €poca tempranisima [el nifio varon]|

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 28
www.revistaalter.com



desarrolla una investidura de objeto hacia la madre, que tiene su punto de arranque en el
pecho materno y muestra el ejemplo arquetipico de una eleccion de objeto segun el tipo
del apuntalamiento» (ibid., p.33).

En esa linea de no discriminacién entre “investidura de objeto” y “eleccion de
objeto”, ;como hay que entender, entonces, lo de “identificacion directa e inmediata y
mas temprana que cualquier investidura de objeto?, ;jen qué consiste eso mas temprano?
Dicho con otros términos, ;estamos aqui confrontados ante una cierta investidura
pulsional de objeto o ante una investidura de objeto de amor?, ;es que acaso es la
misma cosa el objeto de la pulsion que el objeto de amor? Parece que es fundamental el
distinguir la cualidad del objeto que estd en juego, pues ni son ni pueden ser
equivalentes el objeto exterior (padre o madre) que satisface la necesidad, el objeto de la
pulsion y el objeto de amor'®.

De los objetos externos padre y madre -por otra parte- poco hay que decir a no
ser que de entrada o al inicio no pueden existir sino desde si mismos y por fuera del
sujeto infantil, pues éste no tiene capacidad alguna de intersubjetividad propiamente
dicha y, por tanto, no es del lado del nifio de los origenes donde hay que buscar o hablar
de “relaciéon de objeto”. Esa relacion solo es posible desde el lado del adulto
sexualizado-sexualizante y, desde el lado del infante, solo es posible cuando el sujeto
en constitucion haya atravesado el camino que va del autoerotismo al narcisismo (un
camino que por cierto sélo se puede llevar a cabo o s6lo se establece auténticamente si
el otro adulto a la vez que erotiza también ama, abriendo asi el pasaje del erotismo a la
ternura amorosa) por medio de la instauracion de las identificaciones primarias y del
acceso a las identificaciones secundarias. Solo entonces se puede hablar de una
verdadera intersubjetividad con sus modalidades de amor/odio al objeto.

De este modo queda bien deslindado que la identificacion es un proceso de
constitucion del sujeto y no corresponde para nada a la constitucion del
inconsciente (originario), es decir, el concepto de identificacion siempre debe estar
relacionado con los modos constitutivos de las instancias del yo y del superyo, por mas
que en la obra y en la propia teorizacion freudiana esté fuertemente connotado ese
concepto de identificacion por el modelo de tipo erotizante de la oralidad, que remite al
funcionamiento de la pulsion parcial, mantenido y siempre presente en el inconsciente.
Y el que ciertos aspectos de la identificacion puedan y deban ser reprimidos
secundariamente en razon de aspectos inconscientes del yo, esa es otra cuestion que no
tiene que llevar a confundir los espacios diferenciados de la topica psiquica'”.

Por otra parte, se puede pensar que la “complicacion” de todo esto, a la que
alude Freud en el breve parrafo segundo de la p.33, y que ¢l mismo asigna ahi a “dos
factores” formulados del siguiente modo: «la disposicion triangular de la constelacion
del Edipo y la bisexualidad constitucional del individuo», es realmente debida a que
Freud hace coexistir sin delimitacion alguna y, por consiguiente, dando pie a toda clase
de confusiones, dos 6rdenes de realidades distintas, como son el orden o el plano de la
estructura sexual edipica y el orden psicobiologico del individuo. Lo que le lleva
también a oscilar o, mejor, a mantener a la vez dos modos o dos teorias respecto de la
eleccion de objeto. La una es procedente de la bisexualidad pulsional, que es la que hace
que se tenga al mismo tiempo un Edipo positivo y un Edipo negativo, pero que por otro
lado obtura la posibilidad de busqueda de causalidad, puesto que se trata de algo que

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 29
www.revistaalter.com



viene ya dado por la constitucion misma del “individuo”, o por lo que Freud también
denomina mas adelante (cf. tercer y cuarto parrafo de la p.34) “las disposiciones”
masculinas y femeninas que se traen de antemano.

Mientras que el otro modo o la otra teoria alude al hecho de que madre y padre
estan atravesados por la diferencia (de ahi que haga referencia al triangularidad, aunque
¢ésta aparece también adjetivando a la “disposicion”, si bien en este caso parece deberse
mas a la formulacion literal que a la idea a la que remite) y en ese marco se constituye la
bisexualidad, es decir, ésta es un efecto de esa diferencia y no la causa.

Estos dos drdenes distintos y estas dos teorias sobre la eleccion de objeto
aparecen entrecruzandose constantemente en el desarrollo que Freud lleva a cabo a
continuacion sobre el Edipo simple o positivo y el Edipo completo, pues no deja de
hacer referencia a “las dos disposiciones sexuales” (cuarto parrafo de la p.34) o a lo que
también llama “la bisexualidad originaria del nifio” (primer parrafo de la p.35), de la
que hace depender «el complejo de Edipo mdas completo, que es uno duplicado, positivo
y negativoy (ibid., p.34 al final y p.35 al inicio), cuando este Edipo completo se origina
no a partir de “la bisexualidad originaria del nifio”, sino del deseo del adulto por o hacia
el nifio, ya que el Edipo —segun la discriminaciéon fundamental aportada por J.Lacan,
quien reinscribe el Edipo ya no como estadio evolutivo sino como estructura, en la cual
se definen los modos con los que se va a articular la subjetividad- no es el efecto de un
movimiento de investidura que va del nifio al adulto o que se genera en el nifo, sino que
es el efecto invertido del deseo del adulto desde el nifio, quien estd capturado en el
interior de una estructura que lo constituye como sujeto deseante.

Pero Freud se deja arrastrar aqui por lo que ¢l mismo denomina (primer parrafo
de la p.35) la “injerencia de la bisexualidad”, que es la que le lleva a embrollar o
enredar las cosas, ya que hace depender de ella “la ambivalencia” («la
ambivalencia comprobada en la relacion con los padres, debiera referirse por entero a la
bisexualidad y no, como antes lo expuse, que se desarrollase por la actitud de rivalidad a
partir de la identificaciony», p.35 al final del primer parrafo, una formulacion que lleva a
J.Strachey a colocar una nota a pie de pagina, la n° 15, justificando esa posicion de
Freud bajo la idea de que la importancia atribuida a la bisexualidad viene de lejos en la
obra freudiana), cuando esa ambivalencia del sujeto infantil o del “varoncito” tanto
hacia el padre como hacia la madre, que da pie a “las cuatro aspiraciones” (segundo
parrafo de la p.35) del Edipo completo, es un efecto del propio deseo ambivalente, a la
vez erotico y tierno- amoroso, del adulto hacia o por el nifio. Mientras que Freud lo
plantea como un dato de la realidad constitutiva del propio sujeto o del nifio, dato o
hecho constitutivo que, a sus ojos, «es lo que vuelve tan dificil penetrar con la mirada
las constelaciones {proporciones} de las elecciones de objeto e identificaciones
primitivasy (ibid., primer parrafo de la p.35).

Asi, pues, la bisexualidad constitucional originaria no es tal, porque no se parte
con ella desde un principio, sino que siempre es efecto de, o sea, es realmente un efecto
de lo que pone el otro adulto, quien al relacionarse con el sujeto infantil de modo erotico
y tierno-amoroso a la vez (algo que hay que —como formula Freud en el segundo parrafo
de la p. 35- «suponer en general, y muy particularmente en el caso de los neurdticosy)
otorga y proporciona al nifio la posibilidad de una conjuncion entre erotismo y ternura
amorosa, que es lo que caracteriza y define el momento del ordenamiento edipico, en el

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 30
www.revistaalter.com



cual se subliman de alguna manera los aspectos eroticos de los objetos parciales.

Pero con anterioridad a este desarrollo freudiano, desplegado sobre todo en la
p.35, hay unas consideraciones de Freud sobre las analogias y las diferencias entre el
varoncito y la nifia, que podian ser interesantes a desmenuzar y trabajar, en la medida en
que por ejemplo la masculinidad en el varon pasa por ahondar y hacerse cargo de su
feminizacion'® ante la figura del padre, pero como Freud no deja ahi de hacer depender
todo de las mencionadas “disposiciones” constitutivas -pues hablando de la nifa al final
del tercer parrafo de la p.34 dice: «Ello depende, manifiestamente, de que sus
disposiciones masculinas (no importa en qué consistan éstas) posean la intensidad
suficiente» y en relacion con los dos sexos al inicio del cuarto parrafo de la p.34 indica:
«La salida y el desenlace de la situacion del Edipo en identificacion- padre o
identificacion-madre parece depender entonces, en ambos sexos, de la intensidad
relativa de las dos disposiciones sexuales»- no merece la pena entrar en una discusion
especifica, dado que el texto aqui no se presta a ello.

Y a continuacion (véase el final de la p.35 y el inicio de la p.36) Freud aborda
detenidamente la cuestion del “ideal del yo o superyd”, cuya constitucion es
planteada a través de ciertas formulaciones que, si no entran abiertamente en
contradiccion, si entran desde luego en conflicto (de hecho una de las formulaciones, la
de «la génesis del superyo... es el resultado de dos factores biologicos de suma
importancia» en el tercer parrafo de la p.36, va a requerir el anadido de una nota a pie de
pagina, en la que J.Strachey sefiala lo siguiente: «Por expresa indicacion de Freud, en la
traduccion inglesa de 1927 este parrafo sufrié leves modificaciones quedando asi: ...es
el resultado de dos factores de suma importancia, uno biologico y el otro histérico...
Por algin motivo que se ignora [sin duda es ignorado por J.Strachey por no tener en
cuenta el modo de produccion tedrica de Freud, que es un modo que repite
formulaciones, que hace coexistir los contrarios, que no vuelve sobre su texto para
precisarlo mejor, sino que afiade sin corregir, olvida lo dicho, etc.] las enmiendas no
fueron introducidas en las ediciones alemanas posteriores») y se prestan a toda clase de
matizaciones e interpretaciones diversas.

La primera de esa formulaciones, la de que «el supery6 no es simplemente un
residuo de las primeras elecciones de objeto del ello'’, sino que tiene también la
significatividad de una enérgica formacion reactiva frente a ellas» (al inicio del segundo
parrafo de la p.36), hace coexistir de alglin modo al ello con el superyd, pues por mas
que los confronte, no deja de ponerlos el uno junto al otro, ya que hace proceder al
supery6 en parte al menos del ello. Tesis, por lo demas, que Freud hara claramente
explicita unos afios después en sus 31" Conferencia de Introduccion al Psicoanalisis,
ya citada, al afirmar que «el superyo6 se sumerge en el ello; en efecto, como heredero del
complejo de Edipo mantiene intimos nexos con €l» (v.XXII, p.73).

Ahora bien, aqui la formulacion de Freud de la p.36 esta sustentada en el parrafo
anterior (iniciado al final de la p.35), que aparece en letra cursiva y en el que Freud
plantea el yo en cuanto que constituido por dos contenidos, el uno es «resultado... de la
fase sexual gobernada por el complejo de Edipo» y el otro es el que se “enfrenta” a ese
resultado y que recibe la denominacion de “ideal del yo o supery6”. Pero eso ;como hay
que entenderlo?, ;es que acaso el yo no debe estar colocado siempre, topicamente
hablando, como lo que se enfrenta a lo pulsional desligado o al ello?.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 31
www.revistaalter.com



Ciertamente para Freud no es asi y, entonces, unas veces «el yo es esencialmente
representante del mundo exterior, de la realidad» (p.37 al final), mientras el superyé es
planteado como «abogado del mundo interior, del ello» (p.37 al final) y otras veces el
yo es planteado como «un sector del ello diferenciado particularmente» (p.39). Como
puede constarse, la confusion estd servida en bandeja, pero sigamos.

Tras la primera formulacion mencionada, la del inicio del segundo parrafo de la
p.36, aparece seguidamente esta otra precision «Su vinculo con el yo no se agota en la
advertencia: “Asi (como el padre) debes ser”, sino que comprende también la
prohibicion: “Asi (como el padre) no te es licito ser, esto es, no puedes hacer todo lo
que ¢l hace; muchas cosas le estan reservadas. Esta doble faz del ideal del yo deriva del
hecho de que estuvo empenado en la represion del complejo de Edipo; més atn: debe su
génesis, Unicamente, a este impetu subvirtientey.

Estamos aqui ante la identificacion constitutiva del superyd en su doble
vertiente: la del ideal del yo y la de la conciencia moral. Se trata de una identificacion
secundaria respecto de la primaria, que es la constitutiva del yo e instauradora del
narcisismo y mediante la cual el sujeto entra en la diferenciacion topica correspondiente
al abandono del autoerotismo. Y esa identificacion secundaria es efectuada por medio
de la incorporacion de la llamada “funcion paterna” en tanto funcion de prohibicion del
incesto («Discerniendo en los progenitores, en particular en el padre, el obstaculo para
la realizacion de los deseos del Edipo, el yo infantil se fortalecidé para esa operacion
represiva erigiendo dentro de si ese mismo obstaculo» (p.36 en el centro).

Ahora, jen qué consiste esta “funcion paterna”, como opera, quién la ejerce y
qué es? Ante todo hay que decir que es una funcién que remite o que tiene que ver con
los modos de regular o de legislar lo que, desde J.Lacan, se llama “la circulacién
deseante”. Segun lo planteado por este autor, tiene que ver con el corte que el padre
realiza en relacion con la apropiacion falica de la madre respecto del hijo. Esta funcion
se caracteriza por el hecho de que el padre trasmite una legislacion o se hace cargo de la
trasmision de la ley, aunque no la produce. Y eso ha sido objeto de una simplificacion al
homologar sin mas ley (impersonal) y autoridad (personal) del padre (real), perdiendo
de vista que el padre esta atravesado por sus propios deseos inconscientes, que ¢l mismo
ha tenido que reprimir su propio Edipo y, por tanto, los fantasmas de rivalidad mortifera
se agitan tanto del lado del padre como del lado del hijo.

Dicho con otras palabras, el padre es sujeto clivado y, en consecuencia, es
absurdo pensar y defender que es la ley o que todo lo que hace estd definido por su
funcion legislativa, cuando en realidad en muchos casos no sélo no cumple esa funcion
legislativa, sino que por el contrario cumple una funcion de atrapamiento del deseo del
nifio o bien entra en rivalidad con éste apropiandose enteramente de la madre. Frente a
lo cual es justamente el amor al hijo y el reconocimiento de sus propios deseos edipicos
lo que puede ayudarle a legislar sobre el deseo de la madre y del hijo, teniendo siempre
que ofrecer, para poder cumplir con esa funcidon de corte, algun tipo de drenaje a la
libido materna, la cual al quedar profundamente dirigida hacia el hijo requiere que se la
ofrezca algun cauce por donde discurrir y asi no obstaculizar la separacion de la madre
y el hijo.

En esta linea de planteamiento parece mas pertinente el hablar de una funcion de

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 32
www.revistaalter.com



normativacion edipica que hablar de una funcidn paterna, porque esa funcion no pasa
por el que la ejerza un hombre, sino por el que se instauren legalidades, en las que haya
un reconocimiento del otro, en las que se instalen los ideales del yo y opere la
conciencia moral bajo el imperativo categérico kantiano, es decir, bajo lo impersonal
del supery6 que se trasmite con enunciados®’ del tipo “eso no se hace”, “ahi no se toca”,
“no hay que mentir”, etc. Asi, pues, esa funcion tiene que ver con lo impersonal de la
ley, que abre el camino a que la ley circule mas alld de los deseos inconscientes

pulsionales que tratan de imponerse o ejercitarse.

Freud, no obstante, a la vez que abre la via a este planteamiento a través de esa
consideraciones superyoicas del tipo “no te es licito ser (como el padre)” y, sobre todo,
a través de esa referencia al final del segundo parrafo de la p.36 al “imperativo
categorico”, al que por cierto le da una consideracion de “cardcter compulsivo”,
indicando que mas adelante lo va a precisar; también, por otro lado, va a moverse en un
plano menos impersonal, al insistir en que “el superyo conservara el caracter del padre”
(real), con lo cual se acerca a esa dicotomizacion del estructuralismo que coloca, de un
lado, a la madre como representante de la naturaleza y, de otro lado, al padre como
representante de la ley.

Y a continuacion el texto freudiano nos muestra de manera clarividente la fuerza
y el poder de atraccion que ejerce sobre ¢l el anclaje en/sobre lo bioldgico de todo el
campo psiquico (que es objeto de delimitacion y de investigacion por su parte): «Si
consideramos una vez mas la génesis del superyd... vemos que este ultimo es el
resultado de dos factores biologicos» (p.36, tercer y ultimo parrafo); «Asi, la separacion
del superyd respecto del yo no es algo contingente... eterniza la existencia de los
factores a que debe su origen» (p.37, primer parrafo); «Lo que la biologia y los destinos
de la especie humana han obrado en el ello y le han dejado como secuela: he ahi lo que
el yo toma sobre si mediante la formacion del ideal... El ideal del yo tiene... el mas
vasto enlace con la adquisicion filogenética, esa herencia arcaica, del individuo» (p.38,
segundo parrafo).

Ahora bien, ;por qué lo biologico ejerce esa gran atraccion sobre Freud, cuando
esta descubriendo y dando el maximo contenido a un nuevo y especifico campo de
estudio, como es el psiquico, concebido con anterioridad a Freud al modo de un mero
epifendmeno de lo organico o de lo somatico? La respuesta mds habitual reduce la
cuestion al hecho de la formaciéon predominantemente biomédica de Freud, pero
entonces no se puede entender ni explicar con rigor el hecho de su constante
desbordamiento de ese plano biomédico a través de una interrogaciones, que cuestionan
radicalmente ese mismo plano o al menos se preguntan por su validez en cuanto
fundamento de lo psiquico, como cuando en este capitulo Freud, tras afirmar que la
mencion de la filogénesis conlleva nuevos problemas, se interroga del siguiente modo:
«;No debe uno confesar honradamente que toda la concepcion de los procesos yoicos
no sirve de nada para entender la filogénesis, y le es inaplicable?» (p.39 al final del
segundo parrafo).

A mi juicio, esa posicion paradojica del texto freudiano sélo se puede entender
en relacion con el hecho de que Freud ha perdido por el camino de la edificacion de su
campo la fundamentacion mas precisa y certera del mismo a través de lo que el propio
Freud denominard, en su texto de 1938 Moisés y la religion monoteista, “lo historico-

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 33
www.revistaalter.com



vivencial”, sobre cuyo origen se fundamenta real y efectivamente “el empefio psiquico”,
segun la consideracion que ¢l mismo presenta y desarrolla en la Parte I del tercer ensayo
de esa obra cuando afirma que «los efectos del trauma... son unos empefios por
devolver al trauma su vigencia... Pueden ser acogidos en el yo llamado normal y, como
tendencias de ¢él, prestarle unos rasgos de cardcter inmutables, aunque su fundamento
real y efectivo, su origen historico-vivencial {historisch} esté olvidado, o mas bien
justamente por ello. Asi, un hombre que pasé su infancia dentro de una ligazén-madre
hiperpotente... Una muchacha que en su temprana infancia fue objeto de una seduccion
sexual...» (v.XXIII, p.72-73). Y, como ha perdido esa fundamentacion “real y
efectiva” en lo histdrico-vivencial, tiene que echar mano de unos factores que —a sus
ojos- se enraizan en lo bioldgico (“dos factores bioldgicos de suma importancia”), dado
que ¢l ha perdido el asidero para poder enraizarlos profundamente en lo historico.

De alguna manera esa idea es sugerida por la nota 16 de la p.36-37, ya citada,
que nos es ofrecida por J.Strachey cuando afirma en ella: «Por expresa indicacion de
Freud... este parrafo sufrio leves modificaciones, quedando asi: es el resultado de dos
factores... uno bioldgico y el otro historicoy.

Digo que esa idea es sugerida, porque la nota indica que —de un lado- Freud
reconoce y acepta la modificacion de al menos una factor biologico por lo historico,
pero —de otro- al no modificarlo en su propia version original parece indicarse que
Freud no esta suficientemente convencido para llevar a cabo esa modificacion. Pero es
que, ademas, lo que hay que afirmar claramente aqui o a este propdsito es que no
solamente uno de esos dos factores es o debe ser planteado como histérico, sino también
los dos, porque “el desvalimiento”, al que hace referencia el primer factor del que es
resultado el superyo, es ante todo y sobre todo efecto de la ruptura historica de lo
autoconservativo por la intromision sexualizante o pulsional del otro, frente a la cual el
desvalimiento es absoluto por no disponer de un aparato psiquico que desde y por si
mismo la encauce y ligue, mientras que el desvalimiento para o en relacion con lo
meramente autoconservativo puede ser proporcionado en ultimo término por la ayuda
de un animal. Y con respecto al otro factor, el del complejo de Edipo «reconducido a
la interrupcion del desarrollo libidinal por el periodo de latencia y, por tanto, al
arranque en dos tiempos de la vida sexual» (p.36 al final), creo que lo se requiere es
desenraizarlo radicalmente de su posible engarzamiento con lo biologico, algo que no
solo no lleva a cabo Freud realmente en su version original, sino que ademas es una idea
para Freud muy articulada con la herencia filogenética o con el desarrollo de la especie
humana, tal y como queda subrayado por el afiadido que el texto de Freud nos aporta a
continuacion y por la precision que corrobora la nota a pie de pagina.

El anadido aqui es el siguiente: «Esta ultima propiedad... fue caracterizada en
una hipotesis psicoanalitica como herencia del desarrollo hacia la cultura impuesto por
las era de las glaciaciones» (p.36-37). Y la corroboracion aportada por la nota 17, que
remite al texto de 1925 Inhibicion, sintoma y angustia, viene dada por lo que en este
posterior texto Freud sefiala y mantiene al respecto de esta idea: «El segundo factor [en
ese texto Freud estd indicando que en la causacion de las neurosis han participado tres
factores, uno bioldgico que es el prolongado desvalimiento de la criatura humana, otro
filogenético (al que me estoy refiriendo aqui y voy a citar enseguida) y un tercero,
psicologico y que es la imperfeccion de nuestro aparato animico, estrechamente
relacionada con su diferenciacion en un yo y un ello], el filogenético, ha sido dilucidado

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 34
www.revistaalter.com



solo por nosotros... Hallamos que la vida sexual del ser humano no experimenta un
desarrollo continuo desde su comienzo hasta su maduracion... sino que tras un primer
florecimiento temprano sufre una interrupcidon enérgica, luego de la cual recomienza
con la pubertad anudandose a los esbozos infantiles. Creemos que en las peripecias de la
especie humana tiene que haber ocurrido algo importante [y aqui introduce una nota
J.Strachey indicando lo siguiente: “De lo afirmado por Freud sobre esto mismo en El yo
y el ello se desprende que tiene en mente la era de las glaciaciones. La idea le habia sido
sugerida por Ferenczi”’] que dejé como secuela, en calidad de precipitado historico, esta
interrupcion del desarrollo sexualy» (v.XX, p.145-146).

Ahora bien, se impone aqui o a este respecto es necesario y fundamental sefialar
que esta idea de los dos tiempos de la sexualidad, tan repetida por Freud, oculta y
oscurece por entero lo que constituye un descubrimiento capital de su obra, que es la
existencia de dos sexualidades diferentes, la una que remite a la sexualidad instintivo-
genital v la otra que remite a la sexualidad erotico-pulsional. No se trata, pues, de dos
tiempos de una misma sexualidad, aunque eso sea lo que aparece a primera vista o en lo
manifiesto, desde lo cual nunca puede conducirse el campo y el pensamiento
psicoanaliticos, segun una de las reglas fundamentales de “la investigacion
psicoanalitica”, a la que por cierto Freud va a aludir (en el parrafo siguiente al que
estaba comentando), para sefialar que esa investigacion «no podia emerger como un
sistema filoso6fico con un edificio doctrinal completo y acabado, sino que debia abrirse
el camino... paso a paso, mediante la descomposicion analitica de los fendmenos»
(p.37, segundo parrafo). En ese sentido o seglin esa matizacion no se requiere echar
mano de ciertas hipdtesis, como la filogenética, ya que ésta nunca se establece “paso a
paso, mediante la descomposicion analitica de los fendmenos”, sino que por el contrario
funciona como un supuesto de partida o como un ““a priori”.

Y seguidamente, pero dentro ain de ese segundo parrafo de la p.37, Freud no
solo plantea como diferenciados a “lo reprimido” -de un lado- y al “yo” —del otro-,
sino que también describe el proceso de constitucion de la instancia del “ideal del yo o
supery6” a través de dos momentos distintos: «Cuando nifios pequefios, esas entidades
superiores nos eran notorias y familiares, las admirabamos y temiamos; mas tarde, las
acogimos en el interior de nosotros mismos». Pues bien, este proceso diferenciado o
discriminado a través de dos momentos temporales puede ser entendido mas claramente
por medio de esa explicitacion, llevada a cabo por S.Bleichmar en su obra Clinica
psicoanalitica y neogénesis (p.155), cuando habla de que «es necesario diferenciar eso
que se ha llamado supery6 precoz, relacionado con el yo ideal y que corresponde a un
atrapamiento narcisista en ese amo absoluto que es la madre, de la instauracion del ideal
del yo como residuo identificatorio de una renuncia», en la medida en que la
interiorizacion del ideal del yo para poder configurarse como tal, es decir, de modo
intrapsiquico, pasa por un primer momento, que requiere una cierta imposicion
“tiranizante” por parte de la madre o del otro que cuida al modo de “para ser bueno,
para ser vardn, etc., tienes que hacer esto u aquello, es decir, tienes que renunciar a
ciertas cosas”, una imposicion procedente del otro y, por tanto, de orden intersubjetivo,
que obliga o impone una renuncia.

Pero eso no lleva o no tiene que ser pensado al modo como lo hace Freud a
continuacion, en el parrafo siguiente, cuando afirma: «El ideal del yo es, por lo tanto, la
herencia del complejo de Edipo y, asi, expresion de las mas potentes mociones y los

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 35
www.revistaalter.com



mas importantes destinos libidinales del ello». Formulacion corroborada por la que
sigue después en estos términos: «Mediante su institucion, el yo se apodera del
complejo de Edipo y simultdneamente se somete, ¢l mismo, al ello» (p.37, tercer
parrafo).

Digo que no tiene por qué ser pensado del modo en el que lo hace Freud, porque
una cosa es que podamos y debamos considerar que las instancias ideales (por cierto,
efecto del sepultamiento del complejo de Edipo y no mera ‘“herencia” del mismo, al
igual que la instancia del yo es efecto del sepultamiento del autoerotismo) coexistan o
convivan con restos no reprimidos’ del ejercicio pulsional directo (véase de la
satisfaccion autoerdtica) y otra cosa muy distinta es que mantengamos conceptualmente
una no separacion o una no clara distincion entre el complejo de Edipo y las mociones
del ello o entre el yo y el sometimiento al ello.

Pero parece que al texto de Freud y a su obra de edificacion del campo
psicoanalitico (obra a considerar siempre como punto de partida o de arranque y no de
llegada conclusiva) no le podemos pedir esas matizadas precisiones, tanto mas cuanto
que ciertos supuestos empiristas, obstaculizadores del despliegue especifico del campo
psicoanalitico, no dejan de presentarse o de ser convocados una v otra vez. En esta
ocasion son la vieja dicotomia “entre lo real y lo psiquico” (p.38 al inicio), como si lo
psiquico no tuviera una realidad o una materialidad real; y también la contraposicion
entre “el mundo exterior”, asignado simplemente al yo sin mas matizacion (cuando el
yo es ante todo una instancia intrapsiquica, por mas que represente y vicarie al orden
adaptativo) y “el mundo interior”, asignado directamente al ello con lo que eso conlleva
de negar todo ese mundo interior psicologico o subjetivo, procedente de las trasmisiones
socio-culturales o historico-sociales que componen todo el espacio de la subjetividad
ideoldgica o de “la produccion de la subjetividad” a diferenciar de “la constitucion del
psiquismo”, segun la esclarecida diferenciacion aportada por S. Bleichmar. La
formulacion empleada por Freud para esta contraposicion es: «Mientras que el yo es
esencialmente representante del mundo exterior, de la realidad, el superyo se le enfrenta
como abogado del mundo interior, del ello» (p.37 al final).

Y en esa insistente descripcion poco matizada por parte de Freud tenemos a
continuacion esta otra afirmacion: «Lo que la biologia y los destinos de la especie
humana han obrado en el ello y le han dejado como secuela: he ahi lo que el yo toma
sobre si mediante la formacion de ideal, y lo que es revivenciado en €l individualmente»
(p.38, inicio del segundo parrafo). Asi que, de un lado, el ello es conectado directamente
con la biologia, con lo que eso comporta de enraizar lo psiquico en lo somato-biologico,
pero es que ademas la conexion entre la biologia y la especie humana es lo que produce
la formacion del ideal producto o “secuela” que el yo toma sobre si vivencidndolo
individualmente o de forma singuralizada en cada sujeto.

Estamos aqui bien claramente ante el Freud entregado a la hipotesis aprioristica,
nada psicoanalitica, de la filogénesis, lo que se ve bien confirmado por medio de
diversas afirmaciones que aparecen en el texto a continuacion: «El ideal del yo
tiene, a consecuencia de su historia de formacion {de cultura}, el més vasto enlace con
la adquisicion filogenética, esa herencia arcaica del individuo» (p.38, segundo parrafo);
o «Religion, moral y sentir social... han sido, en el origen, uno solo. Segtn las hipotesis
de Totem y tabu, se adquirieron, filogenéticamente, en el complejo paterno» (p.38,

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 36
www.revistaalter.com



ultimo parrafo); o «En cuanto al superyd, lo hacemos generarse, precisamente, de
aquellas vivencias que llevaron al totemismo» (p.39, tercer parrafo); o bien y por
ultimo: «Aqui se abre el abismo entre el individuo real y el concepto de la especie»
(p.39, casi al final).

Es cierto que -como afirma S.Bleichmar en su texto “Circulacion del
significante enigmatico en la topica intersubjetiva” (cf. Trabajo del psicoanalisis, v.3,
n°9, 1988, p.351)- se puede «reubicar la propuesta de Freud acerca de la transmision
filogenética recuperando el caracter historico de esta transmision y despojandolo de su
mitologia bioldgicay, pero entonces es necesario salir al paso a cada instante de la
connotacion y de la contaminacion por el innatismo, en cuyo marco se mueve
predominantemente Freud, estableciendo siempre la articulacion con el exterior (y no lo
innato o lo adquirido filogenéticamente), mundo exterior al que ciertamente también
alude Freud («la diferenciacion entre yo y ello... es la expresion necesaria del influjo
del mundo exterior», p.39, tercer parrafo), pero sin vincularlo o sin hacerlo proceder del
discurso o, mejor, de los enunciados del otro significativo.

En ese sentido, hay que decir o conviene tener bien presente -y asi se puede
precisar mas concretamente el ultimo parrafo de este cap.lll, parrafo que se inicia asi:
«La historia genética del superyd permite comprender que conflictos anteriores del
yo...» y que termina aludiendo a que “la lucha” psiquica se prosigue entre las instancias
superiores- que, si bien el superyd es instituido intrapsiquicamente a partir de una
realidad exterior al sujeto, realidad sin duda discursiva y presente a través de
enunciados, constituidos por imperativos categdricos emitidos por el otro significativo,
no obstante y a la vez es una instancia bien ajena al influjo de la realidad exterior, de ahi
que trasmita «una legalidad que se anacroniza permanentemente a través de las
generaciones operando al modo de un enclave desadaptado pero paraddjicamente
regulador» (cf. el texto de 2003 de S.Bleichmar: “Simbolizaciones de transiciéon: Una
clinica abierta a lo real”, p.11).

Y como Freud, en ese conflicto o lucha entre el yo y el superyo, apunta a que, si
el yo no se establecio bien, lo que se instituye es mas bien un ideal del yo en cuanto
formacion reactiva («Si el yo no logr6 dominar bien el complejo de Edipo, la
investidura energética de este, proveniente del ello, retomard su accion eficaz en la
formacion reactiva del ideal del yo», p.40, segundo parrafo), se puede pensar y
relacionar esa situacion con el debate sobre el derecho o no derecho del sujeto a
transgredir los mandatos del superyo, pues alli o en aquellas situaciones en las que el
otro ha devenido cruel y atacante contra la propia vida y la de los seres queridos ;cual
es el limite del “no mataras™?, porque ;qué pretende significar Freud con esa afirmacion
de que “el yo no logré6 dominar bien el complejo de Edipo™?, ;no cabe entenderlo
también, por ejemplo, como que eso sucede precisamente cuando el otro adulto que
cuida no ha sepultado bien su propio complejo de Edipo y, por tanto, va a trasmitir tanto
el mandato superyoico como la contraorden a ese mandato, es decir, trasmite
necesariamente un doble mensaje de tipo contradictorio cortocircuitando asi el trabajo
de metabolizacion, al que esta convocado y concernido todo sujeto humano?

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 37
www.revistaalter.com



Cap. IV Las dos clases de pulsiones

El comienzo de este capitulo no puede ser mas descorazonador para el empefio
metapsicologico o para la especificidad del campo psicoanalitico, pues en una misma
pagina se pasa de hablar de “la esencia del alma” al “ser vivo organico” para terminar
dando cuenta de “la génesis de la vida”, como si esos diferentes términos fueran la
misma cosa y, por tanto, el mismo objeto de estudio, del que el psicoandlisis tendria
todo el derecho de dar cuenta a pesar de que su investigacion esté cefiida a “los vinculos
dindmicos presentes en la vida animica”, sobre los cuales no solo pretende una
“inteleccion”, sino una “comprension mas honda y la mejor descripcion”, segun la
precision bien matizada que Freud aporta aqui mismo nada mads iniciar este nuevo
capitulo.

Pero, a ver como cuadra ese objeto de estudio bien especifico, que es “la vida
animica” y “los vinculos dindmicos” que la constituyen, con el “ser vivo organico” y
con “la génesis de la vida” en su conjunto. El salto de lo animico o de lo psiquico
humano a la vida, de la que participan todos los seres vivos, no puede ser mas
generalizador y abarcativo. Sin duda es espectacular y hasta sugerente, pero inadmisible
rigurosa y cientificamente hablando.

Ante lo cual parece conveniente preguntarse ;coOmo es posible dar un semejante
salto, sobre qué se sustenta o qué le sirve a Freud de apoyo para poder saltar tanto? Pues
bien, de un lado estd el plantear al yo (que es una parte “de la esencia del alma™) en
conexion con la percepcion o el mundo exterior, por mas que seguidamente se le
conecte con lo radicalmente contrario al indicar que «no es mdas que un sector
particularmente modificado del ello» (v.XIX, p.41 al final del primer parrafo); y de otro
lado esta el que las pulsiones, que son la base y la razon de ser de esos “vinculos
dinamicos presentes en la vida animica”, resulta que o bien «persiguen la meta de
complicar la vida... para conservarla», como hace ‘“el Eros”; o bien se encargan «de
reconducir al ser vivo orgénico al estado inerte», como corresponde a la  «pulsion de
muerte que suponemos sobre la base de consideraciones tedricas, apoyadas por la
biologia» (p.41 casi al final del segundo parrafo para las tres citas). Un apoyo que es
ratificado a través de la siguiente consideracion: «Con cada una de estas dos clases
de pulsiones se coordinaria un proceso fisiologico particular (anabolismo y
catabolismo); en cada fragmento de sustancia viva estarian activas las dos clases de
pulsiones» (p.42, segundo parrafo).

Con ese planteamiento bio-cosmoldgico («Se diria, pues, que la pregunta por el
origen de la vida sigue siendo cosmoldgica», p.42, primer parrafo, y poco antes, en la
p.41, habia afirmado que «sobre la base de consideraciones teodricas apoyadas por la
biologia, suponemos una pulsion de muerte») no es de extrafiar que -a esta altura de su
edificacion, trascurridos ya mas de veinte y cinco afios de su descubrimiento de la
realidad psiquica inconsciente- siga siendo «totalmente irrepresentable aun el modo en
que las pulsiones de estas dos clases se conectan entre si, se entremezclan, se ligan»
(p.42 al inicio del tercer parrafo). Y eso que se trata nada mas y nada menos que de «un
supuesto indispensable dentro de nuestra trabazon argumentaly» (p.42, tercer parrafo).

En otras palabras, en la medida en que Freud no ha sabido fundamentar con
rigor el orden pulsional (cuya materialidad representativa es la base sobre la que se

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 38
www.revistaalter.com



asienta la naturaleza y el modo de funcionamiento de los sistemas psiquicos) estd en
obligacion de partir de unos “a priori” o de unos supuestos aprioristicos, que intervienen
a modo de un “deus ex machina” y que, por tanto, no requieren una explicitacion mas
acorde con el campo especifico con el que tratan de dar cuenta (en este caso “los
vinculos dinamicos presentes en la vida animica”), si bien tampoco proporcionan ‘“una
comprension mas honda” del mismo, puesto que -hablar de que «la unidon de los
organismos elementales unicelulares en seres vivos pluricelulares... [neutraliza] la
pulsion de muerte de las células singulares [desviando] hacia el mundo exterior [“y a
otros seres vivos”], por la mediacion de un 6rgano particular, las mociones destructivas.
Este 6rgano seria la musculatura» (p.42, tercer parrafo); asi como hablar de que  «una
vez que hemos adoptado la representacion {la imagen} de una mezcla de las dos clases
de pulsiones, se nos impone también la posibilidad de una desmezcla, mas o menos
completa, de ellas» (p.42 al inicio del cuarto parrafo)- no parece que nos aporte mucha
aclaracion sobre la constitucion y el funcionamiento de la realidad psiquica
inconsciente, por mas que -segin Freud- desde estos supuestos «se nos abre un
panorama sobre un vasto ambito de hechos, que atin no habia sido considerado bajo esta
luz» (p.42, cuarto parrafo).

La prueba de ello es que, al considerarlo “bajo esta luz”, ni el “ambito” de los
hechos es mas “vasto”, por mas que Freud recurra a lo que ¢l llama generalizaciones
subitas («En una generalizacidon subita, nos gustaria conjeturar que la esencia de una
regresion libidinal, por ej., de la fase genital a la sddico-anal, estriba en una desmezcla
de pulsiones, asi como, a la inversa...», p.43 casi al inicio) que, en definitiva, tratan de
los mismos hechos de los que se ocupo el psicoandlisis desde sus comienzos; ni €sos
hechos reciben una “comprension mas honda”, puesto que lo que se nos ofrece aqui por
parte de Freud es «sustituir la oposicion entre las dos clases de pulsiones por la
polaridad entre amor y odio» (p.43, tercer parrafo), algo que le conduce a caer en una
flagrante contradiccion. Veamos.

Freud pretende explicar y entender ese “a priori” de la mezcla y desmezcla de
las pulsiones® recurriendo a la “polaridad entre amor y odio” y planteando que en
diferentes casos clinicos (evocados por ¢l en el segundo parrafo de la p.44) se da una
“mudanza” del amor en odio y del odio en amor, pero que nunca se trata de «una
trasposicion directa de odio en amor» (al final del segundo parrafo de la p.44 y al
comienzo del primero de la p.45), porque eso «seria inconciliable con la diversidad
cualitativa de las dos clases de pulsiones» (p.45, primer parrafo), sobre las cuales
acababa de sefalar en ese mismo parrafo que «un distingo tan radical como el que
media entre pulsiones eroticas y de muerte presupone procesos fisioldogicos que corren
en sentidos contrapuestosy.

Ahora bien, si la diversidad de las pulsiones es de orden cualitativo, ;como se
articula o como cuadra eso con el supuesto de «una energia desplazable, en si
indiferente» (p.45, segundo parrafo), que Freud mismo enuncia ahi y del que afirma a
continuacion lo siguiente: «Sin el supuesto de una energia desplazable de esa indole no
salimos adelante»? Si se trata efectivamente de una Unica y misma energia “en si
indiferente” no es diversa cualitativamente y mucho menos aun puede proceder de
“procesos fisioldgicos contrapuestos” ya que no es una energia de orden fisiologico,
sino de orden pulsional, el cual si se establece y se implanta bajo dos modos de
funcionamiento cualitativamente distintos.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 39
www.revistaalter.com



La contradiccion y el embrollo de Freud proceden del hecho de que, a estas
alturas de su trabajo, sigue sin haber aclarado de donde proviene esa energia, porque €l
mismo se encargd de hurtarse esa procedencia al desbaratar y reprimir tanto su teoria de
la seduccion traumatica, como las multiples intervenciones de algunos de sus discipulos
en el marco de las discusiones del circulo psicoanalitico de Viena sobre la
patogénesis historica de esa energia.

Toda esa compleja circunstancia, para nada tomada en consideracion, es lo que
sustenta que Freud tenga que reconocer en dos veces seguidas su desorientacion al
respecto, una desorientacion que se presenta tanto mas acentuada cuanto que ademas
pretende averiguar la “intencionalidad” de esa energia, con lo que eso remite a
subjetivar lo inconsciente. Su desorientacion es reconocida del siguiente modo: «El
unico problema es averiguar de donde viene, a quién pertenece y cual es su
intencionalidad» (p.45 al final del segundo parrafo). Y a continuacion afiade: «El
problema de la cualidad de las mociones pulsionales, y de la conservacion de esa
cualidad en los diferentes destinos de pulsion, es todavia muy oscuro y, por ahora,
apenas se lo ha acometido» (al inicio del tercer parrafo de la p.45).

Y ante esta situacion de oscurecimiento, a pesar de que la edificacion de la teoria
freudiana esta en su cénit o punto de culminacion, Freud nos va a ofrecer ahora lo que ¢l
llama “s6lo un supuesto y no una prueba”: «Y en verdad, en la presente elucidacion
tengo para ofrecer s6lo un supuesto, no una prueba» (al inicio del cuarto parrafo de la
p.45). Supuesto que inicia, ademas, no de manera categérica o muy firme, como lo hizo
con el que explicitd dos parrafos mas arriba de esta misma pagina 45 (el supuesto de
“una energia desplazable, en si indiferente”) hablando del siguiente modo: «Notamos,
empero, que... hemos adoptado tacitamente otro supuesto que merece enunciarse»,
mientras que ahora habla en estos términos muchos mas circunspectos: «Parece
verosimil que...» (p.45, cuarto parrafo). Y lo que le parece verosimil a Freud es que
«esta energia indiferente y desplazable, activa tanto en el yo como en el ello, provenga
del acopio libidinal narcisista» (p.45, Gltimo parrafo). Con lo cual la proveniencia o el
origen esta en el propio sujeto, es decir, lo pulsional tiene un origen endogenista y como
muy subjetivado e intencionalizado, puesto que Freud emplea el término “acopio”,
aplicado a la libido narcisista, y cuando ponga un poco mas adelante (p.47, segundo
parrafo al inicio) ese origen de la libido en el ello (origen también endogenista) nos
habla de un “acumular” por parte del ello, quien se encarga de enviar «una parte de esta
libido a investiduras erdticas de objeto» (p.47, segundo parrafo).

Unos términos o expresiones que nos hablan de una accion del ello claramente
dirigida hacia el objeto exterior, lo que para nada corresponde a lo que conjeturamos
como un circuito acéfalo sin referente exterior, puesto que es un “en si”, que Freud
mismo sostiene con un parecer verosimil cuando habla de la «indiferencia en cuanto al
camino por el cual acontezca la descarga, con tal que acontezca» (p.45, casi al final).
Indiferencia que asigna claramente como un «rasgo... caracteristico de los procesos de
investidura en el ello» (p.45 al final) y que es matizada en estos términos bien precisos:
«se desarrolla una particular indiferencia en relacion con el objeto» (p.45-46)*,
términos que van a ser explicitados por Freud a través de una referencia a la
transferencia en la situacion psicoanalitica y a la aportacion de O.Rank sobre las
“reacciones neurdticas de venganza dirigidas contra terceros” (p.46, primer parrafo),
que da cuenta de una “conducta del inconciente” (p.46, primer parrafo) para el que

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 40
www.revistaalter.com



«castigo tiene que haber, aunque no recaiga sobre el culpable» (p.46, primer parrafo).

Todo lo cual muestra un funcionamiento de lo inconsciente y del ello claramente
ciego o cerrado a la intencion y, por tanto, a algo exterior a si mismo, que se contrapone
abiertamente al funcionamiento del yo, para quien es «mas afin el persistir con mayor
exactitud en la seleccion del objeto asi como de la via de descarga» (p.46, final del
primer parrafo). Y acerca del yo Freud nos ofrece aqui algunas consideraciones dignas
de relieve, como la de “distinguirse por la produccidon de unicidad”, «perseverando [de
ese modo] en el propdsito principal del Eros, el de unir y ligar» (p.46, segundo parrafo);
y la de “sufragar” (o sea, “ayudar o favorecer”, segiin el Diccionario de la RAE) «por
una sublimacion de fuerza pulsional erdtica» (p.46, segundo parrafo), lo que le permite
a Freud afirmar que «la sublimacion se produce regularmente por la mediacion del yo»
(p.46, tercer parrafo). Pero frente a esas consideraciones, que hablan o dan cuenta de un
yo en clara contraposicion al ello por su labor de ligazon, de sublimacion y de
desexualizacion, dada la «trasposicion de libido erotica en libido yoica» (p.46, tercer
parrafo), Freud nos presenta al mismo tiempo o en yuxtaposicion a un yo fuertemente
sometido al ello, puesto que le “tiene que dar su consentimiento” (p.46, penultima linea)
y «en contra de los propoésitos del Eros se pone al servicio de las mociones pulsionales
enemigas» (p.46, tercer parrafo), al ofrecerse al ello bajo «la condicion de tinico objeto
de amor» (p.46), idea que es reafirmada en la p.47 del siguiente modo: «El ello envia
una parte de esta libido a investiduras erdticas de objeto, luego de lo cual el yo
fortalecido procura apoderarse de esta libido de objeto e imponerse al ello como objeto
de amory).

Unas descripciones que requieren ciertas matizaciones criticas, tanto por lo que
conllevan de antropomorfismo de las instancias, en las que se colocan unos rasgos y
cualidades propias de un sujeto intencional, como sobre todo por lo que entran en
abierta contradiccion con ese funcionamiento ciego e indiferente que Freud asignaba al
ello pocos parrafos antes, pues ahora el ello no sélo lleva a cabo “las primeras (y por
cierto también las posteriores) investiduras de objeto” (p.46), sino que ademas el ello [al
que, por cierto, Freud le asigna toda la libido de entrada: «Al principio, toda libido esté
acumulada en el ello», (p.47, segundo parrafo), y al mismo tiempo le sittia en contra de
la libido. «Es imposible rechazar la intuicion de que el principio de placer sirve al ello
como una brujula en la lucha contra la libido, que introduce perturbaciones en el
decurso vital», (p.47, cuarto parrafo) o en contra de las exigencias pulsionales del Eros:
«son las exigencias del Eros, de las pulsiones sexuales, las que, como necesidades
pulsionales, detienen la caida del nivel e introducen nuevas tensiones. El ello... se
defiende de esas necesidades por diversos caminos» (p.47, cuarto parrafo)] parece
operar o intervenir de modo muy intencionalizado, puesto que “envia”, “se defiende”
“cediendo”, “pugnando” y librando «las sustancias sexuales, que son, por asi decir,
portadores saturados de las tensiones erdticasy (p.48 al inicio), y todo eso “guiado por el
principio de placer”, que en el texto de 1919-20, el de Mas alla del principio de
placer, aparecia claramente colocado del lado de la ligazon del yo.

Ante tales contradicciones, en las que incurre Freud, no es de extrafar que
J.Strachey (véase: “Apéndice B. El gran reservorio de la libido”, p.63-66 en este
v.XIX) se haya visto obligado a presentar un apéndice, saliendo al paso de ellas, si bien
todo su acento es puesto en las contradicciones en las que incurre Freud al asignar —en
unos textos de su obra, como son la 3* edicion de los Tres ensayos de teoria sexual,

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 41
www.revistaalter.com



Introduccion del narcisismo, Una dificultad del psicoanalisis (articulo escrito a
finales de 1916), Mas alla del principio de placer, la Presentacion autobiografica de
1925 y el Esquema del psicoanalisis de 1938- el gran reservorio de la libido al yo, tal
y como J.Strachey saca a relucir sirviéndose de diversas formulaciones freudianas
presentes en esas obras y bien explicitas al respecto (cf. las pp.63-65 de ese Apéndice),
mientras que ahora en El yo y el ello, tanto en la nota 7 de la p.32 como en el segundo
parrafo de la p.47, coloca o asigna ese reservorio acumulativo al ello. Un planteamiento
claramente contrapuesto que J.Strachey solventa posicionandose con Freud en el
supuesto de un ello-yo indiferenciado presente de entrada: «La clausula... apunta al
primitivo estado de indiferenciacion del yo y el ello, presupuesto de Freud muy
conocido sin duda... Si vemos en esto la verdadera esencia de la teoria de Freud, se
reduce la aparente contradiccion en la expresion que €l le diera. Este «ello-yo» era
originalmente el «gran reservorio de libido», en el sentido de un tanque de
almacenamiento» (cf. tercer y tltimo parrafo de la p.65 del Apéndice).

Pero (a ese proposito de un ello-yo indiferenciado en el inicio) hay que decir que
se trata de un supuesto de orden o de tipo mecanicista, al que Freud recurre como
consecuencia de no reconocer y hasta de reprimir la implantacion de lo pulsional por
parte del otro adulto ya desde un inicio de sus cuidados para la supervivencia.

Cap. V Los vasallajes del yo

Este capitulo es iniciado por Freud pidiendo una disculpa por el hecho de que
«ninguno de los capitulos coincide enteramente con el contenido del capitulo y cada
vez... volvemos de continuo a lo ya tratado» (p.49, primer parrafo), lo que achaca al
«caracter enmarafiado de nuestro asunto» (p.49 al inicio). Ahora bien, tanto la disculpa
como la justificacion de la misma dan cuenta de un Freud que tiene que volver una y
otra vez sobre lo mismo, porque no se siente conforme con el despliegue conceptual que
esta llevando a cabo. Y es que, si se tiene que “volver de continuo a lo ya tratado”, es
porque el asunto sigue “enmarafiado”, o sea, sigue sin estar bien esclarecido.

Consideracion que parece pertinente cuando, en lugar de acatar sin mas la
descripcion que Freud hace acerca del superyd en los dos parrafos que van a
continuacion del parrafo introductorio, se trabaja atentamente la estructura paraddjica de
esa instancia intrapsiquica, que Freud nos despliega en esos dos parrafos pero sin que
asi sea percibida por ¢él, ya que a su juicio se trata simplemente de dos aspectos o
“lados™ a yuxtaponer o que estan juntos-unidos en un solo factor: «El supery6 debe su
posiciodn particular dentro del yo o respecto de ¢l a un factor que se ha de apreciar desde
dos lados. El primero: es la identificacion inicial, ocurrida cuando el yo era todavia
endeble; y el segundo: es el heredero del complejo de Edipo, y por tanto introdujo en el
yo los objetos mas grandiosos» (p.49 al centro del segundo parrafo).

Efectivamente lo paraddjico y contradictorio de la instancia superyoica es
reducido ahi por Freud a un mero factor inico con dos lados, al estilo de una moneda
con sus dos caras, del mismo modo que seguidamente en su descripcion lo reduce a dos
momentos o fases de una misma realidad: «En cierta medida es a las posteriores

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 42
www.revistaalter.com



alteraciones del yo lo que la fase sexual primaria de la infancia es a la posterior” vida
sexual tras la pubertad. Es accesible, sin duda, a todos los influjos que puedan
sobrevenir mas tarde; no obstante, conserva a lo largo de toda la vida su caracter de
origen, proveniente del complejo paterno...» (p.49), concluyendo ese parrafo con una
comparacion mas que simplista al establecer una equivalencia entre el yo y el nifio, asi
como entre el superyd y los progenitores: «Asi como el nifio estaba compelido a
obedecer a sus progenitores, de la misma manera el yo se somete al imperativo
categorico de su superyo».

Y todo ese segundo parrafo con esa descripcion un tanto reduccionista, que
acabamos de recoger, se iniciaba precisamente con unas frases que se prestan al
enmarafiamiento mas que a un verdadero esclarecimiento, puesto que si —por un lado-
Freud nos plantea un yo configurdndose estructuralmente por identificaciones: «ya
dijimos repetidamente que el yo se forma en buena parte desde identificaciones que
toman el relevo de investiduras del ello, resignadas», sin embargo —por otro lado- se le
entromete la perspectiva cronologica-evolutiva, que piensa al yo configurandose de
modo progresivo-madurativo: «el yo fortalecido, mas tarde, acaso ofrezca mayor
resistencian. Es mas, si el yo se establece o se constituye intrapsiquicamente
identificandose, ;como se puede entender eso de que «las primeras de estas
identificaciones se comportan regularmente como una instancia particular dentro del yo,
se contraponen al yo...» o bien eso de que «el yo... acaso ofrezca mayor resistencia a
tales influjos de identificacion»? (p.49 al inicio del segundo parrafo). Estamos
ciertamente ante uno de los mayores enmarafiamientos de la obra de Freud, en torno al
cual sigue suscitandose en la actualidad el mismo debate polémico que ya surgio en
tiempos de Freud a raiz de las aportaciones de M.Klein™.

Pues bien -a mi entender- es un debate del que no se sale nunca porque esta
conceptualmente mal planteado y, en ese sentido, reaparece una y otra vez en el
discurrir psicoanalitico, empefiado mas —al estilo de un cierto Freud y quizd de una
tendencia espontanea del propio psiquismo- en afiadir o yuxtaponer que en afrontar las
posiciones encontradas y en dialectizarlas, cuando eso sea posible y resulte exigido por
los datos clinicos correspondientes.

Precisamente es esa misma exigencia clinica la que nos suele jugar malas
pasadas ya que, urgidos por ella o por lo que deposita apresurada e intensamente en
nuestro quehacer diario, dedicamos poco tiempo a la ardua y pesada labor de
discriminar los conceptos. El propio Freud, quien sin embargo no dejo de llevar a cabo
un trabajo conceptual mas que considerable, no pudo menos de reconocerlo en la tltima
década de su andadura al afirmar lo siguiente: «En el psicoanalisis hemos prestado poca
atencion a este problema del deslinde conceptual» (v.XXIIL, p.61).

Esta afirmacion freudiana procede, por cierto, de la ya citada otras veces 31"
Conferencia de introduccion al psicoanalisis y llamativamente el contexto en el que
aparece es el de la descripcion de «la formacion del superyo, o sea, sobre la génesis de
la conciencia moral» (ibid., p.57), sobre cuyo proceso va a decir ahi que «es tan
enmarafiado que... nosotros mismos no creemos haberlo penetrado por completo»
(ibid., p.58), pidiendo a continuacion que nos conformemos con algunas “indicaciones”,
que inicia del siguiente modo: «La base de este proceso de lo que se llama una
identificacion, o sea una asimilacion de un yo a un yo ajeno» (p.58) y concluye poco

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 43
www.revistaalter.com



después asi: «Ni yo mismo estoy satisfecho con estas puntualizaciones acerca de la
identificacion, pero basta con que les parezca posible concederme que la institucion del
supery6 se describa como un caso logrado de identificacion con la instancia parental»
(p.59), matizando seguidamente las cosas de esta manera: «Ahora bien, el hecho
decisivo a favor de esta concepcion de una instancia superior dentro del yo se enlaza de
la manera mas intima con el destino del complejo de Edipo, de modo que el superyo
aparece como el heredero de esta ligazon de sentimientos tan sustantiva para la infancia.
Lo comprendemos: con la liquidacion del complejo de Edipo...» (ibid., p.59).

Conviene prestar atencion a ciertos términos bien significativos que
proporcionan un toque muy sutil al recién citado planteamiento de Freud, porque abren
una via para el entendimiento de la cuestion un tanto contrapuesta a la presentada en El
yo y el ello. Esos términos son los de “destino” y “liquidacion” del complejo de Edipo y
no meramente el complejo de Edipo sin mas, asi como el de “ligazon”, calificada ésta
ademas con el adjetivo de “tan sustantiva”. Unos términos que se mueven en una linea
de fuerza muy concordante con la descripcion que poco mas adelante en ese texto de
1933 termina presentando Freud al respecto: «El superyd es para nosotros la
subrogacion de todas las limitaciones morales, el abogado del afan de perfeccion, en
suma, lo que se nos ha vuelto psicoldégicamente palpable de lo que se llama lo superior
en la vida humanay (ibid., p.62).

Pues bien, toda esa descripcion acerca del superyd de la 31" Conferencia
contrasta fuertemente con la que nos ofrece Freud en este quinto y ultimo capitulo de El
yo y el ello, en donde lo que se afirma clara y rotundamente es esto: «descender de las
primeras investiduras de objeto del ello, y por tanto del complejo de Edipo [esta
equivalencia entre “investiduras de objeto del ello” y “complejo de Edipo” es
insostenible metapsicologicamente hablando] ...lo pone en relacion con las
adquisiciones filogenéticas del ello y lo convierte en reencarnacion de anteriores
formaciones yoicas [pero se trata de unas formaciones yoicas no sélo por fuera de la
vivencia histdrica, sino ademas en continuidad-contigiiidad con el ello]... Por eso el
supery6 mantiene duradera afinidad con el ello... Se sumerge profundamente en el ello,
en razon de lo cual esta mas distanciado de la conciencia que el yo» (v.XIX, p.49-50).

No obstante, se puede precisar aqui que esta idea de que el superyo hunde sus
raices en el ello tiene que ver con la problematica del deseo y de la estrecha relacion de
éste con la ley, la cual tiene un caracter no hipotético sino categérico o imperativo y por
fuera de toda explicacion, pues la ley no estd definida pragmaticamente sino por
imperativos legales, que no tienen una racionalidad practica.

Ademads ese es un aspecto que se podria rescatar, de algin modo, de esa
trasmision de tipo filogenético en la que Freud no deja de insistir. Sin embargo, no es
rescatable desde la perspectiva del enraizamiento mas profundo en el ello, porque en el
funcionamiento ciego de esta instancia no rige ética alguna basada en el reconocimiento
del otro, mientras que en la instancia del superyo esta inscripta la idea de que la accioén
puede producir dafio a un tercero, con lo que eso conlleva de reconocimiento del otro.

En esa misma linea, la afirmacion freudiana de que el superyd «estd mas
distanciado de la conciencia que el yo» (p.50 al inicio) seria a entender en el sentido de
que el superyd esta constituido fundamentalmente desde una realidad discursiva, no

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 44
www.revistaalter.com



desde una realidad perceptiva, pues es anterior a toda percepcion. Realidad discursiva y
no perceptiva, que es exterior al sujeto, de ahi su heteronomia o su provenir de un otro y
que, a la hora de definir al supery6, hace que esta instancia psiquica resulte paraddjica,
ya que si bien es procedente del exterior, por otro lado no tiene relacion con la realidad
exterior al aparato psiquico, pues no se constituye en relacion con las formas que va
tomando la vida contemporanea, sino que las personas son educadas por el superyo de
los padres y, en ese sentido, su modo de funcionar es arcaico.

Precisamente sobre el modo de funcionar o sobre el modo de comportarse de
determinadas personas en la situacidon psicoanalitica va a incidir a continuacion el texto
de Freud, entrando asi en el terreno de los «hechos clinicos que desde hace mucho
tiempo han dejado de ser una novedad, pero todavia aguardan su procesamiento en la
teoria» (p.50, segundo parrafo). Lo que da cuenta del procedimiento inductivo de Freud
con lo que eso conlleva generalmente de pensar los hechos como un dato en si mismo
por fuera del marco y, por consiguiente, por fuera del contexto en y desde el cual
aparecen. De hecho, Freud nos lo muestra cuando expone lo siguiente sin plantearse,
ademas, para nada si ese modo de proceder metodologico es el correspondiente al
trabajo psicoanalitico: «Si uno les da esperanza y les muestra contento por la marcha del
tratamiento, parecen insatisfechos y por regla general su estado empeora» (p.50, tercer
parrafo).

Pero, ;qué es eso de dar cuenta de un hecho o de un fendmeno psiquico por
fuera de un contexto o de un marco que puede ser la causa que lo estd produciendo?
Desde luego no es muy riguroso exponer un hecho en si sacado de su contexto (que en
este caso remite al modo de vinculacion entre el psicoanalista y su paciente y, a su vez,
al vinculo interiorizado del paciente con sus objetos primarios) y explicarlo luego desde
unos supuestos o principios desconectados por entero de la estructura psiquica de esa
persona. Es ciertamente un planteamiento muy mecanicista, que conduce a hablar —
como hace Freud en el ultimo parrafo de la p.50- de un “sentimiento de culpa”, que se
explica en abstracto sin articulacion o conexion precisa con el modo de vincularse con
el otro, lo que a su vez es consecuencia del modo de vincularse impuesto en el inicio
desde el otro adulto.

Planteamiento mecanicista que Freud va a repetir o en el que se va a mantener
cuando habla (p.51, segundo parrafo) de “la conducta del ideal del yo”, como si el ideal
del yo pudiera ser agente de conducta o pudiera expresarse directamente en el
comportamiento, cuando quien se comporta o tiene una conducta es siempre un sujeto
como tal y s6lo a éste se le puede atribuir una determinada conducta.

Es un tipo de descripcion de los fendmenos psiquicos que le va a conducir a
Freud a conceptualizar el sentimiento de culpa -que denomina (p.51, tercer parrafo)
“normal” y “conciente”- por fuera del vinculo y por tanto del modo de vinculacion del
sujeto con el otro, ya que lo plantea (p.51, tercer parrafo) como mero efecto de «la
tension entre el yo y el ideal del yo»*'. Lo cual va a conllevar que hable y de cuenta de
un sentimiento de culpa consciente también presente en la melancolia, y no meramente
en la neurosis obsesiva, cuando para que exista o esté presente un sentimiento
consciente de culpa (en el sentido estricto) se requiere el establecimiento y la
permanencia o vigencia en el funcionamiento psiquico del sujeto de un reconocimiento
del otro, en relacion con el cual precisamente —por haberle procurado un dafio- el sujeto

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 45
www.revistaalter.com



se siente culpable, de tal modo que no puede haber sentimiento consciente de culpa sin
reconocimiento del dafio hecho a un otro, con el que se tiene un “vinculo amoroso”.

Precision que, de algin modo, es sugerida en la larga nota al pie de la p.51,
siempre y cuando se hagan algunas discriminaciones, que Freud no lleva a cabo cuando
por ejemplo hace equivalentes las expresiones “investidura erética”, “vinculo amoroso”
e “investidura de objeto” y se ve conducido a relacionar o articular “asuncion del

sentimiento de culpa” con “el proceso de melancolia”.

Cuando, si se articula lo uno con lo otro, no estamos ante un auténtico “proceso
de melancolia”, pues —si se puede producir eso que describe Freud, dentro de esa larga
nota, en estos términos: «Si se logra descubrir tras el sentimiento icc™ de culpa esa
antigua investidura de objeto, la tarea terapéutica suele solucionarse brillantementey-,
estamos mas bien ante la permanencia o vigencia en el sujeto de un cierto “vinculo
amoroso” con el objeto, que ciertamente puede estar acompafiado de una “investidura
erdtica” del objeto, pero siempre y cuando esos dos aspectos o modos de vinculacion
estén suficientemente conjuntados y no escindidos abiertamente. Pero eso no conlleva
que hagamos equivalentes o llamemos por igual a esos dos modos de vinculacion con el
objeto (y es que “lo erdtico”, igual a desligado, y “lo amoroso”, igual a ligado, deben
ser diferenciados), pues las consecuencias psiquicas son bien diferentes. Del mismo
modo que no se entiende bien el que Freud, al dar cuenta de “la asuncioén del
sentimiento de culpa”, hable ahi de un “vinculo amoroso resignado”, porque si esta
resignado no estd vigente ni es predominante en el sujeto. Lo que (me refiero a esa
expresion) delata que Freud no esta dando cuenta de un auténtico vinculo amoroso con
el objeto, sino de un vinculo erdtico o “incestuoso”, que si podria estar resignado y, en
ese sentido, reprimido, lo que logicamente permite una “asuncion del sentimiento de
culpa”, pero eso ya no corresponde a un auténtico “proceso de la melancolia”.

Por lo demas, en esa larga nota 2 de la p.51, también estd planteada una
diferenciacion entre un luchar “de manera directa” contra “el obstaculo del sentimiento
inconciente de culpa” y un luchar “indirectamente”, poniendo de relieve que solo se
puede luchar dentro de la situacion psicoanalitica indirectamente, es decir, poniendo al
descubierto lo reprimido, alli o en aquellos casos —habria que anadir, ya que Freud no lo
contempla- en los que se cuente con la topica psiquica establecida. Pero en la medida en
que Freud habla de una “manera directa” de luchar contra el obstaculo del sentimiento
de culpa y que de ese modo “no se puede hacer nada”, parece que estd aludiendo a un
modo no especificamente psicoanalitico de trabajar, que no resulta muy claro de
entrada, aunque al final de la nota parece relacionarse con ese modo el que «la persona
del analista se presta a que el enfermo le ponga en el lugar de su ideal del yo, lo que trae
consigo la tentacion de desempenar frente al enfermo el papel de profeta, salvador de
almas, redentor» (p.51), afiadiendo al momento que «las reglas del andlisis desechan de
manera terminante semejante uso de la personalidad médicay, si bien a la vez no deja de
considerar que ese uso a desechar es «una nueva barrera para el efecto del analisis». Lo
que da cuenta de que Freud se mueve o, al menos oscila en cierta medida, dentro de una
doble actitud ética o de posicionamiento ante la cura psicoanalitica.

A continuacion Freud se adentra en esas “dos afecciones”, en las que «el
sentimiento de culpa es conciente {notorio} de manera hiperintensa» (p.51, tercer
parrafo), pasando en su descripcion de utilizar el término de “ideal del yo” («el ideal del

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 46
www.revistaalter.com



yo muestra en ellos una particular severidad, y se abate sobre el yo con una furia cruel»,
p.51, lo que plantea la cuestion acerca de qué tipo de “ideal del yo” estd ahi siendo
descripto o como conceptualiza Freud al ideal del yo, cuando lo describe en esos
términos que parecen poco pertinentes®’ a la hora dar cuenta de esa instancia) a emplear
el término de “supery6” (cf. los dos parrafos siguientes ya pertenecientes a la p.52), sin
hacer la mas minima distincion entre los dos términos, como si fueran totalmente
equivalentes y no una cierta doble cara de la instancia ideal, en tanto en cuanto ésta —de
un lado- da cuenta de aquello que constituye las razones idealizadas que preservan y
sustentan el amor del yo hacia si mismo y hacia el objeto o el otro, asi como el sentido
que desde y con ese amor narcisista el yo otorga al orden o plano Ontico-
autoconservativo; y —de otro lado- se recogen la exigencias impositivas que, a modo de
mandatos o imperativos categdricos, el sujeto en constitucion y el yo constituido tienen
que hacer suyas para ejecutar y mantener el proceso de represion (originaria y
secundaria) que dura toda la vida. En ese sentido, la instancia del superyé daria cuenta,
por excelencia, de esos enunciados imperativos que el yo requiere tener a disposicion
para poder hacer frente a las mociones pulsionales eroticas y asi amarse y amar al otro.

Enunciados imperativos que al ser de orden meramente discursivo y al proceder
directamente del exterior pueden no™ articularse con el ideal amoroso y operar,
entonces, como enclaves desarticulados. En cuyo caso si cabe hablar de un trato
despiadado o “cruel”, en definitiva sadico, que impide el reconocimiento amoroso
necesario para la permanencia del yo y para su ejercicio ideal-represor, esto es, para su
dique de contencion frente a lo pulsional o para su trabajo de renuncia a lo autoer6tico y
lo pulsional desligado.

Desde ese marco la diferenciacion que Freud, establece entre el caso de la
neurosis obsesiva —en donde el yo del enfermo se revuelve contra la imputacion «de
culpabilidad» (p.52, segundo parrafo)- y el caso de la melancolia —en donde «el
supery6 ha arrastrado hacia si a la conciencia. Pero aqui el yo no interpone ningin veto,
se confiesa culpable y se somete al castigo» (p.52, tercer parrafo)- hay que entenderla en
el sentido de que en el primer caso hay un yo en juego, es decir, el yo esta operando
activamente, dado que la representacion de la investidura erdtica permanece ajena al
sujeto o esta fijada en el inconsciente, de ahi que se hable de un yo que se rebela, que
lucha, que se opone; mientras que en el segundo caso el yo no estd operando
activamente, sino s6lo en cuanto sometido a los mandatos llamados “superyoicos”,
mandatos que estdn ahi desarticulados o no conjuntados con el amor del otro y, por
tanto, sin capacidad de que haya oblacidon o renuncia por parte del sujeto cuya caida esta
alli interviniendo, de ahi el funcionamiento sadico dentro o por parte del propio sujeto,
que Freud va a describir de modo tal que ¢l mismo tiene que reconocer al instante «que
no resulta evidente sin més que en estas dos afecciones el sentimiento de culpa® haya
de alcanzar una intensidad tan extraordinaria» (p.52, cuarto parrafo).

Esa descripcion es la siguiente: «en la melancolia, en cambio, el objeto, a quien
se dirige la colera del supery06, ha sido acogido en el yo por identificacion» (p.52, tercer
parrafo). Se trata de una descripcidon que, por cierto, se asemeja a la ya presentada en su
texto, escrito en 1915 y publicado en 1917, Duelo y melancolia, en donde hablaba de
«la sombra del objeto cay6 sobre el yo» (v.XIV, p.246) y también alli relacionaba el
proceso con la identificacion: «La investidura de objeto resultd poco resistente, fue
cancelada, pero la libido libre no se desplazo a otro objeto sino que se retird sobre el yo.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 47
www.revistaalter.com



Pero ahi no encontr6 un uso cualquiera, sino que sirvid para establecer una
identificacion del yo con el objeto resignado» (ibid., p.246).

Ahora bien, ;como puede entenderse esto de que, interviniendo un proceso
identificatorio, el objeto y el yo no estén separados, sino amalgamados (tal y como
sugiere la propia expresion de “la sombra del objeto cayo sobre el yo”)? ;Como hablar
de identificacion o de un proceso yoico identificatorio (regido siempre por la represion
propiamente dicha o secundaria) en los casos de melancolia, en donde no s6lo no opera
la represion secundaria, sino que ademds ha fallado o se ha venido abajo la represion
originaria? Parece claro que ese objeto que Freud describe como “acogido en el yo por
identificacion” no opera como un objeto de amor, no es otro reconocido en su alteridad
y, por tanto, no es un objeto interiorizado en cuanto distinto y separado del sujeto, por lo
cual el concepto de identificacion no corresponde ahi y hay que hablar mas bien de una
no-separacion o de una fusién entre el sujeto y el objeto, que ha impedido el
establecimiento de una topica intrapsiquica con sus instancias bien discriminadas y
delimitadas. Por todo lo cual, aunque Freud emplee aqui los términos de las instancias
intrapsiquicas, eso no comporta el que en la situacion melancolica estén establecidas o
interviniendo como tales instancias en el sentido estricto.

De todos modos, como ya he apuntado antes, Freud mismo se va a objetar su
planteamiento, sefialando ademas que «el principal problema que plantea esta situacion
reside en otro lugar» (p.52, casi al final del cuarto parrafo). Y bajo esa consideracion va
a posponer ese esclarecimiento o “elucidacion”, presentando antes «otros casos,
aquellos en que el sentimiento de culpa permanece inconciente» (p.52, final del cuarto
parrafo). Esos otros casos son la “histeria y estados de tipo histérico”, en cuya situacion
esta bien establecida la topica psiquica con su doble modo de funcionamiento. Por eso
Freud lo describe del siguiente modo: «El yo histérico [véase el yo del o en el sujeto
histérico] se defiende de la percepcion [véase mds bien representacion y no percepcion]
penosa... mediante un acto de represion. Se debe al yo, entonces, que el sentimiento de
culpa permanezca inconciente» (p.52, quinto parrafo). Una descripcion que le lleva a
avanzar esta hipotesis: «gran parte del sentimiento de culpa tiene que ser normalmente
inconciente, porque la génesis de la conciencia moral se enlaza de manera intima con el
complejo de Edipo, que pertenece’” al inconciente» (p.52-53).

Pues bien, el que el sentimiento de culpa tenga que ser —segin Freud-
“normalmente inconciente”no conlleva el que pertenezca al nucleo de lo inconsciente o
al inconsciente pulsional desubjetivado, sino que bien al contrario pertenece a aspectos
inconscientes del yo (que por ejemplo tienen que ve con las identificaciones), que son
aspectos subjetivados y atravesados por la estructura edipica. Lo que concuerda con lo
que Freud explicita seguidamente, al conectar “la génesis de la conciencia moral” con el
complejo de Edipo, en el sentido de que lo moral o lo inmoral se define por el
reconocimiento de la alteridad, por el hacerse cargo del tercero que el acceso a la
prohibicion edipica impone.

Pero, tras ello, Freud se va a deslizar hacia la conexion entre el Edipo y el
inconsciente en el sentido de la realizacion de los deseos edipicos y del castigo a
consecuencia de ello, puesto que el parrafo siguiente nos habla de la culpa que lleva al
ser humano a delinquir para, de ese modo, «poder enlazar ese sentimiento inconciente
de culpa con algo real y actual» (p.53, al final del segundo parrafo). Un sentimiento

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 48
www.revistaalter.com



inconsciente de culpa que Freud conecta directamente con la punicion por la realizacion
de «los dos grandes delitos de los hombres, los tinicos que en sociedades primitivas son
perseguidos y abominados como tales», es decir, el “parricidio e incesto con la madre”,
tal y como se expresaba en su articulo de 1916 Algunos tipos de caracter dilucidados
por el trabajo psicoanalitico (cf. v.XIV, p.339), al que se hace mencion en la nota 4
perteneciente al segundo parrafo de la p.53 de nuestro texto.

Segun esta conexion freudiana en determinados momentos historicos, como “los
afios de la prepubertad”, en ciertas situaciones infantiles («En ciertos nifios puede
observarse, sin mas, que se vuelven “discolos” para provocar un castigo y, cumplido
¢éste, quedan calmos y satisfechosy», ibid., p.339) y en muchos delincuentes «una
motivacion asi de sus delitos muy bien podria entrar en cuenta, iluminar muchos puntos
oscuros de la psicologia del delincuente y proporcionar a la punicidn un nuevo
fundamente psicoldgico» (ibid.,p.339). Por lo cual —y esto es lo que Freud resalta, tanto
en ese trabajo suyo de 1916 como ahora aqui en este texto de 1923- el sentimiento de
culpa no es en consecuencia del delito sino su motivo. Ya en 1916 se expresaba con
unos términos que ahora no sé6lo no desmiente sino que persiste en la misma idea™:
«Por paradojico que pueda sonar, debo sostener que ahi la conciencia de culpa
preexistia a la falta, que no procedia de ésta, sino que, a la inversa, la falta provenia de
la conciencia de culpax (ibid., p.338).

Es decir, Freud no nos estd dando cuenta de un sentimiento de culpa por haber
hecho dafio a alguien en relacion con el reconocimiento de la alteridad, sino de una
culpa que lleva a delinquir y que esta alimentada por los deseos mas prohibidos, de ahi
la conexion que va a establecer a continuacidon en nuestro texto entre el superyd «que se
exterioriza esencialmente como sentimiento de culpa» (p.53, cuarto parrafo, que se
continua en la p.54) y la pulsién de muerte, y entre el superyo y el ello pues, por mas
que en el parrafo tercero de esta p.53 Freud conecte el superyd con “los restos
preconcientes de palabra” y con “lo oido”, sin embargo también al final de ese parrafo
nos sefala esto: «pero la energia de investidura no les es aportada a estos contenidos del
superyo por la percepcion auditiva, la instruccion, la lectura, sino que la aportan las
fuentes del elloy.

A este respecto, resulta pertinente sefalar que la articulacion entre el superyd y
el ello puede entenderse, tanto en el sentido de que el superyd no esta en contacto con la
realidad exterior al aparato psiquico, porque aunque es obra o efecto de una realidad
exterior que lo constituye, esa realidad es discursiva (por eso la conexién que hace
Freud entre el supery6 y “lo 0ido”), no perceptiva, pues es anterior a la percepcion por
parte del propio sujeto; como en el sentido de que la amenaza de castigo por parte del
supery6 esta dada por el desconocimiento del sujeto respecto de su propio deseo
(inconsciente) y por el caracter no hipotético, sino categdrico de la ley. Es mas, también
puede entenderse esa articulacion entre el superyd y el ello, porque el modo de
funcionar del superyd es arcaico respecto de las formas que va tomando la vida
contemporanea, dado que sus mandatos no estan definidos por la pragmatica de su
€poca, sino por las formas con las cuales fueron acufiadas los modos de la moral. Y es
que la ley no estd definida pragmaticamente, sino que estd definida por imperativos
morales, unos imperativos que no tienen una racionalidad practica.

Ahora bien, ;cémo puede seguirse hablando de superyd —que es una instancia a

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 49
www.revistaalter.com



la que van a parar los enunciados que tienen que ver con la €tica universal, con lo que se
espera que el sujeto sea en la vida, con lo que se deberia ser y en donde esta inscripta la
idea de la categoria del tercero, es decir, de que la accion del sujeto puede hacer dafio al
otro- alli donde opera un «superyd hiperintenso, que ha arrastrado hacia si a la
conciencia, se abate con furia inmisericorde sobre el yo, como si se hubiera apoderado
de todo el sadismo disponible en el individuo... Lo que ahora gobierna en el supery6 es
un cultivo puro de la pulsion de muerte, que a menudo logra efectivamente empujar al
yo a la muerte, cuando el yo consiguié defenderse antes de su tirano mediante el vuelco
a la mania» (p.53 al final y primer parrafo de la p.54)? Parece que ahi estamos en una
situacion en la que el superyd ha capturado (“el supery6 hiperintenso ha arrastrado hacia
si a la conciencia”) enteramente al yo, cuando precisamente lo que requiere el
establecimiento y el mantenimiento de la topica intrapsiquica es que una instancia no se
fusione con la otra ni la liquide, de tal modo que el “deber ser” no aniquile al derecho de
“ser”, como por ejemplo cuando alguien se enuncia “yo soy malo y caprichoso” esta
afirmando simultdneamente que puede existir siendo malo, con lo cual hay yo, es decir,
la instancia yoica se mantiene y al mismo tiempo se estd diciendo que su superyo lo esta
cualificando de una manera critica que puede permitir que el yo se sienta culpable.

Y cuando el supery6 captura por entero al yo, bien sea bajo la forma del ideal, en
cuyo caso habria una “regresion” del ideal del yo al yo ideal, que es lo que ocurre en
algunos cuadros de la mania o de la megalomania; o bien sea bajo la forma o la
estructura de la conciencia moral, en cuyo caso el yo estd capturado totalmente por los
mandatos y no puede disfrutar para nada, hasta el punto de que no hay esa distancia que
permite un cierto juego y que incluso posibilita la transgresion. En esas situaciones, en
las que no hay un minimo de distancia que permita el caracter ludico de la relacion con
el superyd, estamos ante un puro sometimiento a la relacion intersubjetiva, desde la que
nunca se facilito la distancia necesaria para el establecimiento de una tdpica
intrapsiquica. Con lo cual el mandato, llamado “superyoico” o el “deber ser” arrasa al
“ser”, arrasa a la existencia yoica y, entonces, no puede hablarse con propiedad o
“stricto sensu” de un superyd como instancia intrapsiquica que se relaciona de
determinada manera con el yo, ya que si la relacion es de captura total de la una por la
otra no hay relacion propiamente dicha, en definitiva no hay tdpica como tal, porque no
hay “topos”, o sea, no hay lugares diferentes y distantes que permitan seguir hablando
de esa topica intrapsiquica, que en realidad nunca se constituyé como tal, aunque es
cierto que puede pensarse (al menos como hipotesis) en un cierto establecimiento de la
topica y posteriormente en un derrumbamiento de la misma en circunstancias de
catastrofes psiquicas, al igual que hablamos del posible derrumbe de la represion
originaria.

Lo que ciertamente no es el caso de la situacion psicopatologica, que Freud pasa
a describir a continuacion, la de la neurosis obsesiva, a cuya situacion dedica ahora todo
el extenso segundo parrafo de la p.54 y el tercer parrafo de la p.55. Esa descripcion, que
es iniciada en «oposicion a lo que ocurre en la melancolia» (casi al comienzo del
segundo parrafo de la p.54) es concluida estableciendo una semejanza con ella: «Pero,
en los dos casos [neurosis obsesiva y melancolia], el yo, que ha dominado a la libido
mediante identificacion, sufriria a cambio, de parte del superyo, el castigo por medio de
la agresion entreverada con la libido» (al final del tercer parrafo de la p.55).

Por lo que respecta a la oposicion con la melancolia es precisada del siguiente

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 50
www.revistaalter.com



modo: «el neurdtico obsesivo nunca llega a darse muerte; es como inmune al peligro de
suicidio, estd mucho mejor protegido contra €l que el histérico. Lo comprendemos: es la
conservacion del objeto lo que garantiza la seguridad del yo» (p.54, segundo parrafo).
Se trata de una precision en la que Freud no indica bien lo fundamental, porque el
fundamento o la razon capital por la cual no hay peligro de autodestruccion suicida
consiste en que se mantiene el vinculo amoroso con el objeto y, por tanto, la separacion
y el reconocimiento del otro, lo que conlleva el reconocimiento y el amor por/hacia uno
mismo. Y como Freud no precisa bien la razon de la diferencia entre neurosis obsesiva
y melancolia, entonces pasa a continuar su descripcion en unos términos, que le
conducen a terminar por establecer una semejanza entre ellas.

Esos términos son los siguientes: «En la neurosis obsesiva, una regresion a la
organizacion pregenital hace posible que los impulsos de amor se traspongan en
impulsos de agresion hacia el objeto. A raiz de ello, la pulsion de destruccion queda
liberada y quiere aniquilar al objeto... El yo no acoge esas tendencias, se revuelve
contra ellas con formaciones reactivas y medidas precautorias; permanecen, entonces,
en el ello. Pero el supery6 se comporta como si el yo fuera responsable de ellas... el yo
se defiende en vano de las insinuaciones del ello asesino y de los reproches de la
conciencia moral castigadora... el resultado es, primero, un automartirio interminable
y, en el ulterior desarrollo, una martirizacion sistematica del objeto toda vez que se
encuentre a tiro» (p.54 desde el centro hasta el final del segundo parrafo).

Pues bien, considero que Freud establece una semejanza entre la neurosis
obsesiva y la melancolia, porque pone la base de su argumentacion en la trasposicion
del “amor” a una “agresion hacia el objeto”, que conduce al superyo a tratar al yo bajo
el mismo modo que éste trata al objeto, esto es, a través de esa agresion o “pulsion de
destruccion” que “queda” o ha sido “liberada” por la “desmezcla de pulsiones”, tal y
como indicard més adelante, pero con anterioridad al parrafo en el que expresa la
semejanza entre neurosis obsesiva y melancolia.

Pero, ;es que acaso en la neurosis obsesiva se produce tal agresion o, mejor, esa
“martirizacion sistematica del objeto toda vez que se encuentre a tiro”?, ;no estd
confundiendo Freud —de un lado- el objeto y el yo y —de otro lado- el hecho de “un
automartirio interminable” con una constante contrainvestidura a relacionar con ese
revolverse el yo “con formaciones reactivas y medidas precautorias”?, ;acaso esa
llamada por Freud agresion hacia el objeto no es la otra cara del vinculo erdtico con el
objeto, que no se abandona o no se resigna precisamente por falta de conjuncién
amorosa?.

Por otra parte, Freud habla (segundo parrafo de la p.54) de una “regresion”, que
“hace posible que los impulsos de amor se traspongan en impulsos de agresion hacia el
objeto” o que lleva a “una efectiva sustitucion de amor por odio”, pero ;es que la clinica
nos muestra eso?, jes que el amor puede ser sustituido por odio? Parece mas bien que
Freud esta confundiendo una vez mas lo que es un vinculo erético con el objeto (o sea,
un vinculo en el que el objeto no es contemplado desde la intersubjetividad, sino que
esta desubjetivado y, por tanto, sin reconocimiento de la alteridad) con el vinculo
amoroso. Es decir, emplea el término “amor” de manera claramente inadecuada o no
pertinente, puesto que ahi lo que estd en juego es un vinculo con el objeto, en el que lo
que predomina es el trato desubjetivado sin respeto ni reconocimiento del objeto o del

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 51
www.revistaalter.com



otro, lo cual si permite el pasaje directo o sustitucion de lo erotico (en donde el objeto es
meramente “objeto de la pulsion”, un en si sin referente exterior u objetal, en el sentido
estricto del término) en odio, que conlleva siempre un trato hiriente y sin respeto alguno
por la integridad del objeto. Situacion que si se produce en la melancolia, en la cual
Freud ve o encuentra «una suerte de cultivo puro de las pulsiones de muerte» (p.54,
final del tercer parrafo), a las cuales acude ahora (en ese mismo tercer parrafo) o hace
intervenir a modo de un “deus ex machina”, que explique todo esto, convertido por
Freud en un embrollo como consecuencia de estar confundiendo: a) el amor con el
vinculo erodtico desubjetivado; b) “el ideal del yo” con una “agresion” dirigida hacia el
yo (p.55, primer parrafo); c) “la moral normal” con “la prohibiciéon cruel” (mismo
parrafo de la p.55).

Ahora, si se prefiere no calificar todo eso de confusion, si al menos hay que
subrayar que Freud toma lo que es una parte o un componente de la estructura
superyoica -parte que remite o tiene que ver con el imperativo categdrico de la ley, es
decir, con su aspecto de imposicion impersonal y atemporal sin miramiento por las
explicaciones o razones de tipo practico utilitario- con el supery6 en su conjunto o en
cuanto instancia intrapsiquica con su doble cara, articulada o conjuntada, de ideal del yo
y de conciencia moral.

Y es que Freud se desliza aqui por una pendiente (que hara muy suya en
Malestar en la cultura), en la que resalta el lado o «el cardcter de dura restriccion»
(p.55, casi final del primer parrafo) o lo que llama también «el sesgo duro y cruel del
imperioso deber-ser» (final del segundo parrafo de la p.55), un lado que contrapone al
ejercicio de lo pulsional, ante cuyo campo, dado que ¢l ha sido su gran descubridor, se
ve empujado a idealizarlo o a identificarse con ¢él, perdiendo de vista la estrecha
conexion y la dialectizacion entre el mantenimiento de modo predominante del vinculo
erético con el objeto y ese superyd “hipermoral”, “cruel”, etc., en el que no deja de
insistir, sin preguntarse si a esa caricatura del supery6 la podemos o debemos seguir
llamandola supery6, cuando resulta que apenas se distingue del ello («el supery6 puede
ser hipermoral y, entonces, volverse tan cruel como Unicamente puede serlo el elloy,
p.54-55).

Es cierto, no obstante, que al deslizarse Freud por esa pendiente no deja de ser
fiel a sus esquemas teoricos, si bien se trata de un deslizamiento que no le permite
precisar las cosas con la delimitacion pertinente. Asi, por ejemplo, en el parrafo primero
de la p.55 va a seguir el esquema desplegado ya en Introduccion del narcisismo, segiin
el cual el yo y el objeto se contraponen o lo yoico se opone a lo objetal («Vemos a
grandes rasgos una oposicion entre la libido yoica y la libido de objeto», v.XIV, p.73),
pues «el ser humano, mientras mas limita su agresion hacia fuera... tanto mas
aumentard la inclinacion de su ideal a agredir a su yo. Es como... una vuelta hacia el yo
propio». E igualmente sucede con el parrafo segundo de esa misma p.55, por mas que
Freud comience hablando de que no puede «seguir elucidando estas constelaciones sin
introducir un supuesto nuevo», cuando ese supuesto, consistente en que: «El supery6 se
ha engendrado, sin duda, por una identificacion con el arquetipo paterno»®, esta
presente en su obra desde Téotem y tabu.

Claro que quizéd Freud con su expresion de “supuesto nuevo” se esté refiriendo
mas a la conexion que establece aqui entre esa “identificacion con el arquetipo paterno”,

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 52
www.revistaalter.com



la “desexualizacion” o la “sublimacién” y la “desmezcla de pulsiones”, que le conduce a
terminar ese parrafo diciendo lo siguiente: «Seria de esta desmezcla, justamente, de
donde el ideal extrae todo el sesgo duro y cruel del imperioso deber ser»’’. Pero hay que
puntualizar aqui que la amenaza de castigo del superyo estd mas bien dada por el
desconocimiento del sujeto de su propio deseo y por el caracter no hipotético, sino
categorico, de la ley. Es decir, el imperativo de la ley tiene que ver con que el sujeto
acepta leyes cuya racionalidad desconoce, pero las acepta, por mas que sea
impositivamente, en razén de que provienen de otro que también se somete a ella, otro
que trasmite una legalidad, la cual no estd definida pragmaticamente sino por
imperativos morales que no tienen una racionalidad practica. Una legalidad que —como
ya se ha sefialado en otros momentos- se anacroniza permanentemente a través de las
generaciones y que opera a modo de un enclave desadaptado, pero que paraddjicamente
es regulador. No es, pues,de la “desmezcla de pulsiones” de donde el ideal saca todo el
sesgo duro y cruel. Freud echa mano de esa explicacion, porque €l pone todo su acento
en la supuesta “crueldad” del supery6 o, mejor dicho, en el superyd planteado como
instancia puramente punitiva, cuando ese caracter procede de lo intemporal e
impersonal del imperativo categdrico, que tiene que ser asi para ser eficaz o regulador.

Y a continuacion Freud pasa a dar cuenta de las funciones del yo, ya que a su
juicio «Nuestras representaciones sobre el yo comienzan a esclarecerse, y a ganar
nitidez sus diferentes nexos» (p.55, ultimo parrafo). Pero las funciones del yo que Freud
seguidamente expone pertenecen mas bien al preconsciente, al que hay que diferenciar
del yo, pues por mas que el preconsciente aporte la logica y el codigo (véase también y
especificamente la temporalidad, la exclusion y la negacion), el yo es el que articula los
discursos significantes, el que establece las valoraciones que da el sujeto sobre las
categorias (alto-bajo, blanco-negro, etc.), y es que hay sujeto psiquico a partir de que
hay yo, que es quien en definitiva da sentido a la logica, al codigo y a la vida como tal.
En esa linea, sus funciones fundamentales son las de representar o vicariar la
autoconservacion (a relacionar con el derecho a la existencia) y la autopreservacion
narcisista (a relacionar con el derecho a ser amado), mientras que Freud nos presenta
unas funciones que obedecen a su plantear el yo, en cuanto que emerge del sistema
percepcidn-consciencia y en cuanto sujeto de conocimiento. De ahi que nos exponga
esto: «Se le han confiado importantes funciones, en virtud de su nexo con el sistema
percepcidn establece el ordenamiento temporal de los procesos animicos y los somete al
examen de la realidad. Mediante la interpolacion de los procesos de pensamiento
consigue aplicar las descargas motrices y gobierna los accesos a la motilidad» (p.55-56).

Efectivamente, esa funciones que Freud asigna al yo (“ordenamiento temporal”,
“examen de la realidad” y “procesos de pensamiento”) pertenecen en realidad al
individuo humano o al sujeto en su conjunto, en cuanto efecto de un orden cultural, en
cuanto efecto del orden de la subjetividad o del proceso de subjetivacion socio-histdrica
(a diferenciar del orden de la materialidad psiquica, que no implica necesariamente un
sujeto psiquico emplazado en ella).

Freud confunde esos dos planos o, mejor, no contempla la diferenciacion entre
esos dos planos, tal y como aparece en la continuidad que establece entre las
experiencias de la vida en general o experiencias procedentes del exterior y el otro,
también “exterior” para el sujeto, que es el ello: «El yo se enriquece a raiz de todas las
experiencias de vida que le vienen de afuera; pero el ello es su otro mundo exterior que

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 53
www.revistaalter.com



¢l procura someter» (p.56 al centro del primer parrafo). Y en el marco de esa
continuidad entre el afuera exterior y el afuera interior’® Freud plantea al yo en
continuidad con el ello o, en sus palabras, «sustrae libido al ello, trasforma las
investiduras de objeto del ello en conformaciones del yo» (p.56, primer parrafo). Una
descripcion claramente incorrecta, porque la libido del yo o la libido yoica es libido
ligada, mientras que la libido del ello es libido desligada. Y de lo desligado no puede
proceder lo ligado, no puede haber continuidad entre lo uno y lo otro. Es cierto que
Freud utiliza los verbos “sustraer” y “trasformar” (si bien esa accioén es endogenista o
procedente del propio sujeto). Pero todo el contexto, que también aparece a través de la
frase siguiente, avala esa continuidad para Freud: «Con la ayuda del supery0, se nutre,
de una manera todavia oscura para nosotros [lo que habla de un Freud que no lo tiene
bien conceptualizado, a pesar de encontrarse en el llamado “ultimo trabajo
metapsicologico”], de las experiencias de la prehistoria almacenadas en el ello» (final
del primer parrafo de la p.56).

Es mas, Freud persiste en ese planteamiento suyo de continuidad y de
contigiiidad entre el ello y el yo: «Hay dos caminos por los cuales el contenido™ del ello
puede penetrar en el yo. Uno es el directo, el otro pasa a través del ideal del yo; y acaso
para muchas actividades animicas sea decisivo que se produzcan por uno u otro de estos
caminos» (p.56, inicio del segundo parrafo). Se diria que Freud estd hablando de un
ideal del yo como mero residuo o como equivalente al yo ideal, en cuanto efecto de ese
narcisismo exacerbado de los padres, que Freud describe en su texto de 1914, en el
sentido de ser objeto de una idealizacion desmesurada por parte de los progenitores, que
hay que relacionar con la sensacion de completud sin limite o sin castracion que
produce. Sin embargo, Freud afnade algo seguidamente que coloca las cosas en otro
plano, que si bien no es el plano de la sublimacion propiamente dicha, si es el que abre
el camino a la transformacion sublimatoria. La frase a la que me estoy refiriendo es la
siguiente: «El yo se desarrolla desde la percepcion de las pulsiones hacia su gobierno
sobre estas, desde la obediencia a las pulsiones hacia su inhibicion. En esta operacion
participa intensamente el ideal del yo, siendo, como lo es en parte, una formacion
reactiva contra los procesos pulsionales del ello» (p.56, segundo parrafo).

De todos modos, Freud va a seguir poniendo su acento en la relacion siempre
proxima y estrecha entre el ello y el yo, tal y como lo confirma el parrafo siguiente de
esa p.56: «vemos a ese mismo yo como una pobre cosa [algo desubjetivado, por tanto]
sometida a tres servidumbres y que, en consecuencia, sufre las amenazas de tres clases
de peligro: de parte del mundo exterior, de la libido del ello y de la severidad del
superyo». Y Freud contintia su discurso haciendo referencia a las clases de angustia
relacionadas con esos tres peligros, asunto sobre el que incidira de manera detenida mas
adelante y ahi habra que precisar algo al respecto. Mientras tanto sigamos la linea de
fuerza predominante en el desarrollo del discurso freudiano en este texto, una linea que
acentia de manera persistente —de un lado- el poderio del ello sobre el yo o el
sometimiento de éste al dominio del ello: «se recomienda al ello como objeto
libidinal... No soélo es el auxiliador del ello; es también su siervo sumiso, que corteja el
amor de su amo» (p.56 al final). En lo cual o en esa formulaciones no deja de trasmitirse
ciertas falacias, porque el ello nunca es sujeto de amor o de odio (eso es un resubjetivar
al ello, con las consecuencias desastrosas que tal operacion comporta para la clinica),
asi como tampoco el ello es el amo del yo, porque si asi fuera éste no seria tal yo y no
podria ejercer ninguna accion yoica, tanto inhibidora como sublimatoria.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 54
www.revistaalter.com



De otro lado, también en ese tercer parrafo de la p.56 Freud hace referencia al
“miramiento del yo por el mundo real” o al “mediar (del yo) entre el mundo y el ello”,
en donde ciertamente asoma uno de los puntos mas débiles de los enunciados
freudianos, en la medida en que Freud se deja atrapar por la teoria clasica del
conocimiento, segin la cual el sujeto se confronta con la realidad directamente
estableciéndose de entrada un dualismo sujeto-objeto™ y el yo se desarrollaria como
sujeto de conocimiento de la realidad, cuando precisamente la aportacion freudiana
capital tiene que ver o ha venido a dar cuenta de que la realidad con la que el sujeto se
confronta es con esa realidad particular que constituyen los objetos libidinales, es decir,
se trata de una realidad que no se reduce nunca al orden de la autoconservacion
biologica, puesto que ésta es trascendida de entrada por la palabra del otro y por su
dinamica pulsional®'. Con lo cual la relacion del yo con la realidad externa pasa tanto
por el preconsciente (que se define por la presencia de la logica y del lenguaje
articulado por el codigo), como por las representaciones de autoconservacion y de
autopreservacion narcisista, que articulan en sentido estricto toda la relacion social con
el mundo.

En definitiva, estas descripciones del yo, un tanto variopintas y poco precisas,
como las que Freud nos afiade al comienzo de la p.57 («simula la obediencia del ello a
las admoniciones de la realidad... disimula los conflictos del ello con la realidad...
sucumbe con harta frecuencia de hacerse adulador, oportunista y mentiroso, como un
estadista que... quiere seguir contando empero con el favor de la opinioén publica»), dan
cuenta en ultimo término de que Freud nunca —puesto que estamos aqui en el cénit
conceptual de su obra- llego6 a dar al yo una legalidad propia, como consecuencia de ser
concebido como un derivado del ello o del inconsciente, sin espesor especifico, cuando
sin embargo corresponden a legalidades bien distintas.

Por otro lado y en conexién con esta idea de una ausencia de legalidad propia
para el yo, Freud va a continuar su descripcion del yo en unos términos un tanto
contradictorios, ya que si bien —por un lado- habla del trabajo yoico de identificacion y
de sublimacidn, por otro lado es planteado (en consecuencia con el modo de concebir
Freud ese ejercicio identificatorio y sublimatorio) como que «presta auxilio a las
pulsiones de muerte para dominar a la libido, pero asi cae en el peligro de devenir
objeto de las pulsiones de muerte y de sucumbir €l mismo. A fin de prestar ese auxilio,
¢l mismo tuvo que llenarse con libido» (p.57, segundo parrafo). Expresiones estas
ultimas que parecen indicar —por una parte- que el yo se da a si mismo la libido y -por
otra- que no se originaria ni procederia de lo libidinal. Con lo cual no se sabe bien qué
tipo de yo Freud trata de describirnos, ya que se contrapone por entero al yo en cuanto
masa libidinal, en la cual se juegan unas posiciones y unos modos de articulacion de la
identidad y de la defensa.

Y con respecto a las otras expresiones, en las que se hace referencia a que el yo
deviene objeto de las pulsiones de muerte como consecuencia de su trabajo
sublimatorio, hay que decir que se trata de una tesis repetida por Freud, que esta
sostenida en ciertos supuestos que atraviesan toda su obra, como es el supuesto de tipo
mecanicista, que plantea el inicio del individuo en el marco de una “mezcla de
pulsiones”, es decir, todo sujeto viene a este mundo con ese bagaje de una mezcla de
pulsiones, mientras que determinadas operaciones (como por ejemplo “el trabajo de
sublimacion”) desencadenarian “una desmezcla de pulsiones”, cuando precisamente lo

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 55
www.revistaalter.com



que comporta lo sublimatorio es que predomine el placer representativo sobre el placer
de 6rgano, pero sin que este ultimo quede liquidado o desaparezca, ya que s6lo sobre su
permanencia puede emerger el placer representativo. Pero para Freud lo que se produce
es una desmezcla de pulsiones con el consiguiente peligro que eso conlleva, puesto que
esta postulado como situacion de equilibrio y de arranque del psiquismo una hipotética,
por no decir mitolégica y metafisica, mezcla de pulsiones.

No es de extrafiar, entonces, que dentro de ese marco Freud nos presente «la
moral actuante en el superyo... como uno de estos productos catabdlicos» (p.57 al final
del tercer parrafo), entendiendo lo catabolico como algo autodestructivo, puesto que
acababa de comparar al yo, que “padece o aun sucumbe bajo la agresion del superyd”,
con esos protozoos “que perecen por los productos catabdlicos que ellos mismos han
creado”. Evidentemente no se trata de la moral en cuanto normativa universal o ley que
regula las relaciones humanas, normativa basada ciertamente en la ley de la prohibicion
del incesto en cuanto renuncia, por amor, a la captura o a la apropiacion del otro
indefenso por parte de quien tiene la fuerza o el poder. Aqui se trata mas bien, porque a
eso especifico alude Freud, de “la moral actuante en el superyd”, que parece dar cuenta
de una situacion como la que se produce cuando un yo es aplastado totalmente por la
conciencia moral y no puede disfrutar, porque se lo impiden unos mandatos rigidos que
no permiten la mas minima transgresion. Con lo cual estamos ante un supery6 reducido
unilateralmente (al estilo del funcionamiento de la pulsion parcial) a un perfil atacante o
amenazador, que para nada recoge su aspecto amoroso y protector del yo, en tanto que
ofrece premios y castigos, que no tienen que ver con el aniquilamiento del yo.

Justamente las distintas relaciones del yo con el supery6 es lo que Freud encara
mas directamente en las paginas finales de su texto, relaciones que Freud denomina
(p.57, cuarto parrafo) “los vasallajes del yo”, dando ya una pista por la que se va a
mover en su descripcion, puesto que ademas afiade (en ese breve parrafo cuarto de la
p.57) que el mas interesante de esos vasallajes «es el que lo somete al superyd», si bien
antes de pasar a analizar la reaccion de angustia del yo frente a lo que llama
seguidamente el peligro del superyo, englobado en “las tres clases de peligro” por las
que se ve “amenazado el yo”, se va a detener (en una parte del parrafo ultimo de la p.57,
que es continuado en la p.58) en la angustia del yo «a raiz del peligro exterior o del
peligro libidinal del ello» sefalando (p.57-58) Freud que «no se puede indicar qué es lo
que da miedo al yo... sabemos que es su avasallamiento o aniquilacion, pero
analiticamente no podemos aprehenderlo. El yo obedece, simplemente, a la puesta en
guardia del principio de placer».

Ahora, ;coOmo hay que entender eso de que “no se puede indicar qué es lo que
da miedo al yo”? A mi juicio, es precisamente porque Freud estd conducido por esa
linea de teorizacion ya sefialada que se le impone ese “no se puede indicar” qué le da
miedo al yo respecto del “peligro libidinal del ello”, cuando parece claro (al menos
“analiticamente” hablando) que obedece al temor de ser aniquilado por lo pulsional
desligado que arrasa enteramente al yo, al impedirle cumplir con aquello que le
constituye, esto es, con sus funciones inhibidoras de lo desligado, para lo cual necesita
de “la puesta en guardia del principio de placer”.

Y, en ese sentido, el “peligro exterior”, al que también alude Freud y que en el
segundo parrafo de la p.58 vincula con lo que denomina “la angustia de objeto

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 56
www.revistaalter.com



(realista)”, es una mera representacion del auténtico peligro para el yo, que es siempre
de orden intrapsiquico y procedente de lo pulsional o lo libidinal sin freno ni inhibicion,
que es a lo que impulsa el deseo inconsciente.

De ahi que esa angustia del yo (que es el lugar genuino de toda angustia y que,
en ese caso, hay que calificar como angustia de muerte, si bien no en el sentido de la
muerte real del individuo, porque lo que estd en juego es la propia existencia de la
instancia yoica) sea el unico medio de defenderse ante el peligro pulsional, que se le
impone al yo precisamente por no contar con la conciencia moral, que es siempre efecto
de la ley del otro y del amor a la ley por encima del vinculo pasional desligado.

En esas circunstancias lo que en realidad falla es la proteccion superyoica o del
ideal del yo, que Freud describe al comienzo de la p.59 con los términos de  «funcién
protectora y salvadora que al comienzo recayd sobre el padre, y después sobre la
providencia o el Destino». Y con motivo de faltar o fallar esa instancia protectora entra
en riesgo de aniquilamiento el yo, es decir, se produce una angustia de aniquilamiento o
de muerte a relacionar con la pérdida del amor del otro, cuyo temor (a esa pérdida) —si
bien Freud lo puso en la mujer como eje de su funcionamiento- estd o interviene como
base de toda la problematica del narcisismo, porque es lo que lleva al cumplimiento de
los ideales del yo, que se inscriben como residuales al amor de objeto, de tal modo que
no hay inscripcidon del superyd sin amor de objeto, yva que es imposible que algo se
inscriba s6lo por temor o amenaza.

Asi, pues, el amor ocupa un lugar central en la constitucion del superyd, de tal
modo que sin el amor es imposible que se constituyan las premisas de la ética infantil
(véase el reconocerse como fallido, como malo, que uno sienta dolor por lo que hizo y
pueda pedir perddn), es decir, toda una propuesta €tica, que permite el pasaje del yo
ideal al ideal del yo, y sobre la que se inscribe el imperativo categorico y se consolida el

superyo.

Y, en ese sentido, hay que diferenciar —al contrario de lo que Freud establece
cuando plantea que «la angustia de muerte puede ser concebida, lo mismo que la
angustia de la conciencia moral, como un procesamiento de la angustia de
castracion»(p.59, segundo parrafo)- la angustia de muerte, que es a relacionar
directamente con la pérdida o la ausencia del amor del otro, que al yo se le hace efectivo
cuando «se siente odiado y perseguido por el superyd, en vez de sentirse amado» (p.58,
cuarto parrafo), segiin la descripcion que Freud emplea para dar cuenta de “la angustia
de muerte de la melancolia™; de la angustia de castracién, que remite mas bien a que el
otro no nos puede dar todo, a que el otro nos falla o es falible, lo cual conduce en
definitiva al reconocimiento de la castracion del otro, quien asi deja de estar investido
de un poder ilimitado o, si se prefiere, de una representacion falica.

Sentir y vivenciar que el otro no nos puede dar todo y que, por tanto, no nos
puede salvar del accidente, de la tristeza de la muerte, etc., sin duda que es amenazante
(a conectar con la famosa y aqui también traida “amenaza de castracion”, p.58, primer
parrafo), pero una cosa es angustia de castracion en el sentido de la pérdida de la
completud total, del llamado “narcisismo” ilimitado o del “yo ideal” sin limites (a
relacionar con el de “His Majesty the baby” de Introduccion del narcisismo) y otra
cosa muy distinta es angustia de muerte como consecuencia de la pérdida o de la falla

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 57
www.revistaalter.com



del superyo protector, a su vez consecuencia de una falla o de una pérdida del amor de
objeto, en cuyo caso el riesgo de aniquilamiento o muerte del yo es una realidad
material para el sujeto, quien va a perder todo el sentido de mantenerse en vida. Un
sentido que solo puede otorgar el yo en cuanto objeto de amor, lo que se mantiene y
consolida gracias o por medio de contar con esa instancia del superyo, que tiene a su
cargo el proporcionar al yo el amor que en los tiempos de infancia otorgaba el otro. Y,
si esa funcion del supery6d no se realiza, la vivencia es de un abandono total, que
conduce a ese “dejarse morir” evocado por Freud (p.59).

Ahora bien, esa situacion no es la misma que la del nacimiento, en contra de lo
afirmado por Freud cuando, a continuacién de esa frase en la que indica que ‘“‘se ve
abandonado por todos los poderes protectores, y se deja morir”, sefala: «Por lo
demas, esta situacion sigue siendo la misma que estuvo en la base del primer gran
estado de angustia del nacimiento y de la angustia infantil de afioranza: la separacion de
la madre protectora» (p.59, final del primer parrafo). Y es que en esa llamada por Freud
“angustia de nacimiento” -pero que de ningin modo puede corresponder al nacimiento,
porque no hay un yo presente ahi y, por tanto, no puede haber angustia- lo que
realmente esta en juego es una indefension o desvalimiento, es decir, un sentimiento de
des-ayuda o des-auxilio (que es como Laplanche traduce el “hilflosigkeit” freudiano),
que remite al reconocimiento de un sentimiento de insuficiencia de presencia o de
compaiia del otro. No es, pues, una carencia de ser (que es como tradujo Lacan el
“hilflosigkeit™: “des-€tre”), sino una carencia del otro, que comporta algo del orden de
la ausencia de sentido en las cosas, en la medida en que el sentido no se puede obtener
mas que a partir de la relacion con el otro y de la posibilidad, gracias a ese vinculo con
el otro, de trascender la miseria bioldgica.

Creo que en esa misma linea deberia ser situada y puntualizada la formulacién
de Freud al final de la p.58, cuando afirma «que también en esto [el superyo] se presenta
como subrogado del ello». Es decir, el supery6, en cuanto subrogado del ello, es mas
bien o por excelencia ausencia de instancia protectora y ciertamente, en o bajo esas
condiciones, el yo corre el riesgo de ser aniquilado, con el consiguiente peligro de que
el sujeto “se deje morir”.

Unas condiciones que sin duda son extremas y fruto o efecto de circunstancias
y/o vinculos catastroficos que no se han dejado metabolizar. Lo que no es equivalente a
la situacion comun o generalizada, que Freud describe en el ultimo parrafo de la p.59,
que es también el ultimo parrafo de todo el texto. Se trata en efecto de una descripcion,
en la que —de un lado- Freud sefiala, en contra de tantas afirmaciones suyas en las que
trata al ello como si fuera un sujeto, que «el ello... no tiene medio alguno para
testimoniar amor u odio al yo... no ha consumado ninguna voluntad unitaria». Luego,
por consiguiente, solo el yo puede sentir amor u odio, asi como s6lo el yo puede guiar
con/desde su conjuncion unitaria la voluntad del sujeto. Y —de otro lado- coloca en el
interior del ello lo que sin embargo en otras formulaciones suyas es situado en el plano
del individuo en su conjunto. Me refiero a esa lucha de “Eros y pulsion de muerte”, esas
dos fuerzas psiquicas que Freud eleva a la categoria de entidades metabiologicas, en
cuanto rigen para todo ser vivo, tal y como describid en su Mas alla del principio de
placer. Ahora bien, si tanto Eros como pulsion de muerte estan en el ello defendiéndose
“cada una de la otra”, ;de qué estd hecho o compuesto el yo? ;como se defiende éste o
se va a poder defender?

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 58
www.revistaalter.com



Notas
*Seminario impartido en Madrid y en San Sebastian durante los afios 2007 y 2008.

' Precisamente el no dar un valor capital a la no homogeneidad del inconsciente le condujo a
Freud a pensar el complejo de Edipo como nucleo del inconsciente y a plantear un inconsciente
no establecido por la represion y de origen endogenista, cuando tanto el Edipo como la
castracion son a ser pensados -tal y como la obra de J.Laplanche ha puesto con frecuencia de
relieve- como esquemas organizadores de lo psiquico pulsional y nunca como nucleo del
inconsciente. Una consideracion que se desgaja directamente de la TSG, pues al recolocar
J.Laplanche el eje principal del psiquismo en la propia constitucion del inconsciente, la
estructura del Edipo deja de ser un ordenador primario en el sujeto psiquico, quien esta
convocado ante todo a constituirse como “sujeto de inconsciente”, pero no en el sentido de que
haya un sujeto en el inconsciente que enuncia la verdad frente al engafio o la falsa conciencia
del yo, sino en el sentido de establecerse como escindido entre subjetividad e inconsciente o
realidad psiquica en sentido psicoanalitico, ya que el inconsciente es materialidad
representacional des-subjetivada, que no puede enunciar verdades.

*A este respecto es importante sefialar que la perspectiva conceptual inaugurada por
J.Laplanche con su TSG separa claramente la existencia del inconsciente de su conocimiento,
pues la materialidad del ics ha existido antes de que este conocimiento fuera posible. Y es que el
descubrimiento freudiano implica su conceptualizacién no su invencion. Freud no “crea” al
inconsciente, como tampoco Newton inventa la gravedad. Y en continuidad con esa separacion
entre existencia y conocimiento del ics hay que hablar del realismo del inconsciente o de un
inconsciente realista, tal y como lo propone la TSG. Una propuesta que plantea el ics en sentido
estricto en cuanto cerrado a toda referencia exterior a si mismo, asi como cerrado a toda
intencionalidad y a toda apertura subjetivista, ya que la intencionalidad y la apertura hacia el
otro, hacia la comunicacion, proceden y corresponden al yo o, mejor, al sistema cc-pcc.

*Un supuesto que la TSG ha venido a cuestionar radicalmente al situar los origenes mismos de
las representaciones en las inscripciones provenientes de las primeras vivencias pulsionales, que
acompanan a los cuidados con los cuales el adulto se ocupa de la cria humana. Primeras
inscripciones que anteceden a toda instalacion del sujeto en sentido estricto, es decir, son pre-
subjetivas antes de devenir para-subjetivas con la instalacion del ics. Lo que corresponde a un
descubrimiento fundamental del psicoanalisis, que le hace inédito respecto de toda teoria
precedente y, ademas, irreductible a toda psicologia general.

* Véase de modo especial su trabajo del afio 2000, titulado “Sostener los paradigmas
desprendiéndose del lastre. Una propuesta respecto al futuro del psicoanalisis”, en donde se
expresaba asi: «El descubrimiento fundamental del psicoanalisis... es la afirmacion de que la
representacion antecede al sujeto pensante, vale decir, que en los origenes existe, por decir asi,
un pensamiento sin sujeto» (Aperturas psicoanaliticas, n°6, p.8).

> Sin duda la teoria simplista de la cognicion a partir de la relacion sujeto-objeto, como relacion
dada y no mediada, es uno de los grandes problemas epistemologicos presentes en la obra
freudiana.

® Lo compulsivo arrasa al yo, porque se trata de algo que solo ha sido vivenciado por el sujeto,
pero no experimentado, lo cual impide que sea retranscripto en un sistema psiquico, quedandose

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 59
www.revistaalter.com



en el psiquismo como algo que ingres6 o se inscribio en ¢l (por imposicion abusiva desde el
otro), pero no puede ser traspasado a uno de los sistemas del aparato psiquico.

7 Georg Walter Groddeck (1866-1934), doctor en medicina y director de una clinica en Baden-
Baden, era muy famoso en toda Europa por consultas de tipo psicosomatico. Con motivo de una
crisis existencial descubre en 1910 los escritos de Freud y entra en relacion epistolar con él en
1910, haciéndose miembro de la SP alemana en 1920. Se hizo célebre con su obra El libro del
ello, publicada en 1923 y que influenci6 a Freud pero sobre todo a S.Ferenzci.

¥ En la carta 52 del 6 de diciembre de 1896, si bien Freud deja abierto el camino a través de la
nociéon de “signos de percepcion” a lo que ingresa o se inscribe en el psiquismo, pero no se
retranscribe en un sistema psiquico, sin embargo va a poner principalmente su acento en todo
aquello (lo llama “material preexistente”) que “experimenta” una remodelacion o una
retranscripcion “aprés-coup”.

De alguna manera so6lo a través de la nocion cargada de instintividad del “ello” y empujado por
la clinica que le impone la llamada “compulsion a la repeticion” (véase aquello que esta en el
psiquismo pero no pertenece a un sistema psiquico, porque —aunque irrumpe en lo manifiesto-
no pertenece al sistema cs-prcs, ni tampoco a un deseo reprimido) Freud vuelve a recoger
aquello que habla de lo que ha sido “vivenciado”, pero no ha podido ser “experimentado” o
retranscripto y ,por eso, insiste de manera compulsiva ,es decir, por fuera del deseo propiamente
dicho.

Precisamente los llamados “signos de percepcion” remiten a lo que no se integra, no se articula,
y que sin embargo insiste compulsivamente, pero no logra establecerse en ninguno de los
sistemas psiquicos. Y es que una cosa es lo que se denomina “fallos o fracasos de la traduccion”
(que son inherentes al propio trabajo traductivo del sujeto) y otra cosa bien distinta es aquello
que no se deja traducir porque ha sido impuesto abusivamente desde el otro y por parte del
sujeto ha sido s6lo vivenciado, pero no experimentado, lo cual impide que sea retranscripto en
un sistema psiquico.

? Véase por ejemplo el problema de la anorexia, cuyo conflicto se mueve entre la oralidad y el
narcisismo. La anorexia no es efecto de la pulsion, sino defensa frente a la pulsion oral y es una
captura del yo en el marco de una representacion narcisista (aunque no suficientemente
desgajada del autoerotismo), que puede poner en riesgo la autoconservacion al servicio de la
autopreservacion.

' Es decir, no hay separacion sino una contigiiidad entre el orden de la necesidad y el orden de
la pulsion. En ese sentido, dado que Freud no establece una discriminacion clara entre objeto de
la necesidad y objeto de la pulsion, asi como tampoco entre objeto de la pulsion y objeto de
amor, parece que “investidura de objeto” puede ser entendida como una investidura
correspondiente al objeto de la pulsion.

""" Freud describe al ello, al igual que lo hacia en la frase anterior, como si fuera un sujeto que

vivenciara las experiencias (en este caso la de la pérdida), cuando quien vivencia es siempre el
yo, una vez constituido el sujeto psiquico. Es, por tanto, un ello muy particular que para nada
corresponde a sus caracteristicas propias. Y es que se trata mas bien del modo en que Freud
concibe al psiquismo en sus inicios o en lo que ¢l llama (p.32) “la frase primitiva oral del
individuo”.

12 . . s y ;.
A este respecto, considero que en el quehacer psicoanalitico (tanto tedérico como clinico) es

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 60
www.revistaalter.com



fundamental preguntarse y precisar siempre sobre qué tipo de objeto estamos hablando y, en
este caso referido a la sombra alienante del objeto, hay que decir que esa sombra remite a la
sexualidad inconsciente del otro parental, a su lado sombrio, es decir, a lo pulsional desligado,
que es lo que caracteriza por excelencia a esa sexualidad inconsciente.

" Hay que hacer aqui dos advertencias antes de seguir trabajando el texto freudiano. La 1° tiene
que ver con que Freud se mueve bajo la idea de que, como da nombre a una situacion
(“trasposicion de libido de objeto en libido narcisista™), ya esta explicando esa situacion
psiquica. Ahora bien, ese procedimiento corresponde mas a un modo de hacer de la ciencia
psiquiatrica que al quehacer psicoanalitico. La 2* advertencia tiene que ver con el contenido del
planteamiento, ya que es un planteamiento en el que hay una gran falacia -que se ha recogido
en la conceptualizacidn psicoanalitica de modo ciego y doctrinario- al hacer del narcisismo o de
la libido narcisista toda una regresion, dado el pasaje de lo objetal a lo yoico, puestos en
contraposicion, cuando no lo son para nada, metapsicologicamente hablando, que no es lo
mismo que descriptivamente hablando.

'* Para que algo pueda sostenerse como reprimido tiene que pasar algo del placer de 6rgano y
producirse asi una transcripcion. Por ej., es imposible reprimir el representante pulsional del
pecho sin investir la comida. Con lo cual lo pregenital tiene que encontrar alguna forma de
posicionamiento, que es del orden de la representacion y a la vez del orden de placer de 6rgano,
en tanto que placer investido. En ese sentido, el autoerotismo pertenece a las representaciones
de base del Ics, de tal modo que sus retofios o subrogados van a encontrar una posicion topica
tanto en el Ics como en el Prcs y en el yo. En otras palabras, el autoerotismo es parte de la vida
adulta y hay restos siempre, en la relacion con el otro, que son elementos de goce sin
reconocimiento de la alteridad. Y es que no se subsume todo.

" Es importante aclarar aqui que la identificacion, en cuanto proceso estructurante del aparato
psiquico, sin duda comporta un erigir o, mejor, un introyectar el objeto dentro del yo, pero se
trata de un objeto, atravesado por el reconocimiento de la alteridad y establecido de modo
predominante como objeto de amor, y no meramente como objeto erético-autoerotico, que es el
tipo de objeto que opera en los casos a los que Freud se esta refiriendo.

' Lo que no impide o no contradice el que la identificacion sea un proceso que articula o
engarza por desplazamiento objeto de la pulsion y objeto de amor, ya que es un proceso
edificado sobre la base de movimientos tanto de represion como de sublimacion (pues es
imposible identificarse por ejemplo con la madre sin desear tenerla adentro o incorporarla, del
mismo modo que es necesario que el padre sea deseado erdticamente para que la identificacion
con ¢l sea posible), movimientos que permiten la mutacidon o transformacion del erotismo en
ternura amorosa.

Claro que ese engarzar por desplazamiento (a través de la represion y de la sublimacion del
enlace erotico) no es equivalente a la llamada “incorporacion oral”, que no deja de ser para
Freud desde Totem y Tabu el modelo y el modo de relacion privilegiada con el objeto con las
consiguientes dificultades que ese modelo acarrea para dar cuenta de la identificacion, que da
origen al caracter del yo.

1 .
7 Conviene estar atentos a que ya desde Freud se confunde entre el estar presente en el
inconsciente o lo que se encuentra en el sujeto ya constituido y el originarse de ese modo.

1 , . . . . .. .y

® De ahi que en realidad su angustia sea predominantemente angustia de pasivizaciéon y de
abuso y no tanto de castracion (que por cierto no son angustias equivalentes, aunque tengan
relacion). En efecto, no son equivalentes, pues aunque hay temor a ser destituido de la

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 61
www.revistaalter.com



masculinidad, se puede ser destituido de ella conservando el pene. Ningun varén teme que,
porque abusen de ¢él, le vayan a cortar el pene. Lo que teme realmente es dejar de ser un hombre
0 que su pene pierda sentido, porque ha dejado de ser hombre a raiz de haber sido o ser abusado.

En ese sentido, la angustia de castracion en cuanto angustia de pérdida del pene es a ser
profundamente replanteada, no sélo porque se trata de una teoria sexual infantil defensiva, sino
porque no puede convertirse en el nicleo ni tedrico ni clinico de la practica psicoanalitica,
aunque s6lo sea porque lo genitaliza todo, es decir, pierde de vista el orden del goce pulsional y
todo lo centra en el modo en el que el yo se posiciona narcisisticamente. Y es que la castracion
solo puede definirse en relacion al yo, pues para el ics. no hay parcial-total, eso solo es para el
yo. De ese modo, lo interesante de la castracidon tiene que ver o remite en definitiva al
reconocimiento de la incompletud ontologica, a poder reconocer que no se tiene todo y esa es la
condicion del pacto intersubjetivo, del intercambio, de que el objeto no es propiedad de uno
mismo, sino que es donado desde el otro y eso abre el camino a la oblacion y al agradecimiento.

1% 1 Cémo se puede entender esto de que el ello lleve o pueda llevar a cabo elecciones de objeto?,
,qué se entiende aqui por elecciones de objeto?, desde luego bajo ninglin concepto puede
corresponder a ese tercer momento (“autoerotismo, narcisismo y eleccion de objeto”) del
devenir psiquico tras el establecimiento del narcisismo y que conlleva el reconocimiento del
otro, nunca presente en el ello. Por otra parte, ademds, aqui aparece bien a las claras la
resubjetivacion del ics., al colocar en el ello algo que s6lo puede estar en relacion con el yo, que
es quien puede elegir (véase amar u odiar), algo que jamas puede pertenecer a un ello,
compuesto de representaciones anarquicas parciales.

2 . . .. .
° Enunciados que por cierto suele trasmitir la madre o la persona que se ocupa de los cuidados
autoconservativos. Lo que viene a cuestionar ain mas la expresion “funcidon paterna”, referida
de modo especial o exclusivamente al padre.

*! Una precision que permite salir al paso y superar de algiin modo la vieja y permanente
discusion psicoanalitica sobre si se trata, en determinados casos clinicos, de una situacion
preedipica o por el contrario edipica, sobre si la lectura interpretativa debe hacerse desde una
perspectiva centrada en las coordenadas de la castracion o mas bien desde unas coordenadas
centradas en las angustias de despedazamiento, aniquilacion, etc.

** Estos dos ultimos términos entrecomillados aparecen al final de la p.41, cuando Freud pasa a
hablar de las “dos variedades de pulsiones”.

* Lo llamo un “a priori”, porque Freud parte de ello como un supuesto de entrada planteando
esa mezcla-desmezcla como causa y origen, lo que sin embargo es una consecuencia o un efecto
del modo de la implantacidn por el adulto de lo pulsional, en cuanto desligado y ligado a la vez.

24 ’ . ’ . .. .

De ahi que toda la psicopatologia gire en torno al no reconocimiento de la alteridad y que el
fundamento de la ética esté precisamente en el subjetivar al otro o reconocerlo en cuanto
persona a tomar en consideracion y respeto.

2 C e . . . .

> Tal y como ya se advirtio en otro momento, Freud sigue con la idea de una misma sexualidad
en dos tiempos, en lugar de dos sexuales radicalmente distintas, como son la pulsional y la
instintiva-madurativa.

%% Qe trata de un debate entre los defensores de un superyd, cuya génesis esta en el Edipo y en
las identificaciones secundarias que jalonan y permiten la salida de éste, y los defensores de un

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 62
www.revistaalter.com



supery6 arcaico o de un origen preedipico del superyo.

*" Cuando entre el yo y el ideal del yo tiene que haber siempre tension, en el sentido de distancia
y de separacion, pues cuando no hay esa distancia entre el yo y el ideal lo que hay es triunfo
maniaco del yo, que se siente equivalente al ideal.

*¥ La culpa no es inconsciente por mas que haya deseos ics. que puedan producir culpa, pero eso
no significa que la culpa sea ics. Puede ser del orden del preconsciente y eso nos confunde, pero
nunca es estrictamente ics., porque en el inconsciente no hay reconocimiento de la alteridad y,
por tanto, del dafio al otro.

¥ La cuestion del ideal es poder ser aquello que todavia no se es y se debe llegar a ser, por lo
cual siempre hay una distancia entre el yo y el ideal. Pero cuando estd operando un yo ideal
tiranizante, que impone ser como el otro demanda sin que quepa otra posibilidad y al que Freud
parece realmente referirse, ahi se estd en una situacion de tipo melancolizante. Lo que es a
relacionar con el llamado “superyd precoz”, que estd vinculado a la tirania primaria y no al
modo de constituirse el superyd propiamente dicho, en cuanto instancia protectora interna ligada
a la ética y constituida —metapsicoloégicamente hablando- tanto por “el ideal del yo”, como por
“la conciencia moral”.

* Como sucede cuando han sido pronunciados por un adulto que no cumple, que impone las
cosas sin respeto amoroso, que abusa de su poder y de distintos modos, etc.

*! Sin preguntarse por el ;qué tipo de culpa es esta, en la que s6lo cuenta el propio sujeto o que
se mueve en un modo de relacion meramente vertical, es decir, desde si mismo al yo ideal, sin
ninguna referencia horizontal hacia el otro, otro que ciertamente puede o va a estar
interiorizado, pero solo en cuanto depositante de una idealizacion extrema (segun el modelo de
“su majestad el bebé”), que no estd sustentada en el amor o en el reconocimiento de la
alteridad.

2 En el caso de que el Edipo se haya podido establecer y, por tanto, sepultar en el inconsciente,
tal y como trataré de precisar en el seminario dedicado a comentar el texto freudiano de 1924 El
sepultamiento del complejo de Edipo.

3 Esa idea del criminal o delincuente por culpa (planteada en el segundo parrafo de la p.53) es
una idea muy sugerente, siempre y cuando se considere que el criminal por culpa es alguien que
esta a la busqueda de algo que toda su estructura psiquica da cuenta de que busca un castigo.
Mientras que hay seres humanos que son castigados no porque sienten culpa, sino porque no
saben eludir las formas que les llevan a ser culpables.

** A proposito del castigo, quiza sea oportuno precisar que la melancolia no tiene que ver con la
consciencia de culpa en el sentido estricto de ésta, sino que tiene que ver con el llamado
“narcisismo primario” o “del yo ideal”. Y es que —a diferencia de lo sefialado por Freud- lo que
se pone en juego en la melancolia no esta basado en la culpa relativa al objeto, sino en la culpa
relacionada con ese llamado “narcisismo primario”. Eso no obsta para que una de las cosas que
unen culpa y melancolia es el hecho de que el sujeto se siente culpable de lo que produjo, si
bien no se siente para nada culpable por el dafio que le produjo al otro (y es que el otro no se
interiorizé como digno de amor y, por tanto, no se siente el dafio a ese otro). Se trata meramente
de la herida narcisista que siente por la accion cometida, es decir, el sujeto siente que se
equivoco o falld y se ataca por eso, pero no siente culpa por lo que hizo al otro.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 63
www.revistaalter.com



» Lo que se explicita con/en esas expresiones del tipo “eso no se hace” o “eso no se piensa”,
porque hacerlo o ponerlo puede acarrear dafios para si mismo o para el objeto amado. Exigencia
que se admite o se hace propia cuando el legislador se ha hecho respetar y amar; o exigencia a la
que uno se somete de mala gana cuando el legislador no ha sido respetuoso. Y, a proposito de
esos enunciados, hay que decir que, aunque aparezcan como superyoicos, sin embargo estan
inscriptos en el yo, pues la ética en relacion con el semejante se constituye precisamente en la
limitacion del goce (autoerdtico), que es anterior a la prohibicion edipica.

%% Una consideracion que remite a la homologacion entre ley y padre, que se hizo mas incidente
en el pensamiento psicoanalitico desde la aparicion del estructuralismo lacaniano, que en buen
parte hizo tabla rasa del inconsciente parental en razon de la articulacion de las funciones
(paterna y materna) con la estructura, confundiéndose padre con funcién paterna y haciendo
equivalente al padre con la ley y a la madre con la naturaleza o con la arbitrariedad del goce. Y,
al respecto de esa homologacion entre ley y padre, hay que decir que se trata de algo
ideologicamente incorrecto y tedricamente insostenible, en la medida en que todo padre esta
atravesado por su sexualidad inconsciente y, por tanto, por la presencia en él de deseos
incestuosos y mortiferos, asi como de sometimientos masoquistas ¢ intentos de dominio sadico,
etc. Es una homologacion que se fundamenta, en ltimo término, en la forma de concebir la
constitucion del supery6 a partir de una legalidad que trasciende al sujeto y que antecede incluso
su nacimiento.

" Hay que prestar atencion a esta consideracion, calificada por Freud de “dura y cruel” y que
esta referida al “imperioso deber-ser”, es decir, al ideal. Llamo la atencion porque el ideal que
ahi esta en juego es meramente el “yo ideal” y no el “ideal del yo”, pues éste captura siempre
menos al sujeto y no lo somete al aniquilamiento.

** En el interior de esa idea de una continuidad sin recomposicion entre lo exterior y el ello esta
también implicita tanto la idea de la continuidad entre lo somatico y lo psiquico, como la idea
de la continuidad entre el inconsciente y el preconsciente y el yo, que sin duda parte de la
concepcion (bastante dominante en la obra de Freud) de que el preconsciente y el yo son
derivados del inconsciente, al igual que los procesos secundarios serian derivados o estarian
antecedidos por los procesos primarios.

Se trata de unos enunciados que estdn en la raiz de problemas muy serios de la clinica
psicoanalitica, porque llevan a una concepcion que considera todo lo preconsciente y el yo
como algo del orden de una segunda o falsa consciencia, o como una defensa derivada. Con lo
cual el asunto de la ideologizacion de la practica psicoanalitica no esta determinada solamente
por variables que tienen que ver con elementos sociales, sino con ciertos postulados teoricos que
se siguen defendiendo. Porque una cosa es que el preconsciente y el yo no sean totalmente
independientes del ics. y otra cosa bien distinta es que sean simples derivados de lo
inconsciente, tal y como se concibe frecuentemente a la sublimacion, bajo la idea de que lo que
elegimos es simplemente un derivado del ics. y no el efecto de representaciones complejas que
tienen caracter social. Y es que cada instancia tiene su propia legalidad.

* Quizd merezca la pena sefialar aqui que, como el acento estd puesto unicamente en el
contenido, la legalidad o modo de funcionamiento de ese ello no es tenido en cuenta.

4 .o .
% Cuando, para subjetivarse, uno tiene que ser pensado por otro y, para establecerse el yo (en
cuanto instancia intrapsiquica), uno tiene que ser vivenciado como objeto de amor por el otro.

41 ’ .y . .y . . ,
De ahi que la autoconservacion pueda ser puesta en peligro por la dinamica pulsional, asi
como también es esa dinamica pulsional la que va a sostener a la autoconservacion.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 64
www.revistaalter.com



ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 65
www.revistaalter.com



