ALTER

REVISTA DE PSICOANALISIS
INVESTIGACION Y TRADUCCIONES INEDITAS
www.revistaalter.com

* X ok

ALTER / SEMINARIOS
«Mas alla del principio de placer»*®

José Gutiérrez Terrazas

Capitulo I

En palabras de J.Laplanche, procedentes de su obra Vida y muerte en psicoanalisis (cf.
p.144), aqui estamos ante «el texto mas fascinante y mas desconcertante de toda la obra
freudiana». Y es que, si bien —por un lado- Freud con este trabajo nos abre a la
perspectiva (capital para la teoria y la practica psicoanaliticas) de que la sexualidad con
la que nos topamos en el quehacer psicoanalitico no es una sexualidad que funciona
segun el principio de placer, sino por fuera o mas alla de ese principio; -por otro lado-
ese mas alla (genialmente intuido y captado por el pensamiento freudiano) va a ser
planteado y conceptualizado de forma més que ambigua e imprecisa.

Pero vayamos “paso a paso”, tal y como corresponde por lo demds a la investigacion
psicoanalitica, segun el parecer del propio Freud que ya tuvimos ocasion de recoger a la
hora de analizar el cap. III del Seminario sobre El yo y el ello, en el que nos precisaba
que: «la investigacion psicoanalitica no podia emerger como un sistema filoséfico con
un edificio doctrinal completo y acabado, sino que debia abrirse el camino... paso a
paso, mediante la descomposicion analitica de los fenomenos» (v.XIX, p.37, segundo
parrafo).

Pues bien, nada mas iniciar esta obra de 1920 Freud nos va a recordar que “el principio
de placer” ha sido postulado tedricamente como el supuesto o la hipdtesis de base para
el funcionamiento psiquico: «En la teoria psicoanalitica adoptamos sin reservas el
supuesto de que el decurso de los procesos animicos es regulado automaticamente por el
principio de placer» (cf. O.C., Amorrortu, v.XVIII, p.7, primer parrafo). Supuesto
sustentado en la idea de que, «segun los hechos de observacién cotidiana en nuestro
campo» (p.7, segundo parrafo), en “la vida animica” opera “una tension displacentera”’
que hay que disminuir, tratando de evitar el displacer o de producir placer, que son las
sensaciones con las que nos encontramos de entrada y que estdn descritas como
“imperativas” e insobrepasables.

Y ante ese hecho, establecido como imperativo, Freud sefiala que no hay que hacer
filosofia y que lo mejor es adoptar «la hipotesis mas laxay, consistente en definir

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



“placer y displacer” como «la cantidad de excitacion presente en la vida animica» (p.7
al final), correspondiendo el displacer «a un incremento de esa cantidad, y el placer a
una reduccion de ella» (p.8 al inicio), sin precisar qué tipo de excitacion es la que esta
en juego, aunque el texto deja caer una matizacion que, en la medida en que no es
retomada por Freud, estd indicando que no tiene para €l el valor que parece comportar
esa matizacion. Me refiero a la frase: «y no ligada de ningiin modo» (p.7 al final), que
remite a la cantidad de excitacion presente de entrada en la vida animica. Lo que podria
ponerse en relacion con esa idea (tan repetida en el discurrir psicoanalitico) de que el
odio es mas antiguo que el amor, y que podria entenderse en el sentido de que, antes de
que se establezca la represion originaria, lo pulsional procedente del otro adulto deja al
sujeto infantil sometido a esa dindmica pulsional sin poder ligarla, de tal modo que, al
no disponer de una integracion suficiente de la misma, ésta se impone en su modo de
funcionamiento andrquico y desligado, lo que da la impresion de que el odio estd
operando antes que nada (cuando en realidad odio y amor son afectos que operan sélo
cuando estan establecidos el yo y el reconocimiento del objeto).

Pero Freud no estd aqui en esa onda y con lo “no ligado” parece referirse a que estad
operando en el psiquismo una excitacion interna que, cuando se reduce, da sensacion de
placer y, cuando aumenta, proporciona sensacion de displacer. Y es que la onda o el
horizonte en el que se mueve Freud, a pesar de hablar de “la vida animica”, es el de la
equivalencia entre la vida animica y el organismo psicofisiologico, pues se va a referir
tanto a «las experiencias de la psicofisiologia» (p.8, primer parrafo), como al principio
de G.T.Fechner, quien plantea la tendencia del organismo a la estabilidad.
Consideracion que le conduce a Freud a establecer la articulacion entre el principio de
placer y el principio de constancia: «Los hechos que nos movieron a creer que el
principio de placer rige la vida animica encuentran su expresion también en la hipdtesis
de que el aparato animico se afana por mantener lo mas baja posible, o al menos
constante, la cantidad de excitacion presente en €l» (p.8-9). Pero esa articulacion entre
los dos principios, el de placer y el de constancia, no despeja de manera clara la relacién
a establecer entre ellos, ya que si -por un lado- el principio de constancia parece ser
planteado como el fundamento del principio de placer («El principio de placer se deriva
del principio de constancia», p.9, primer parrafo), -por otro lado- el principio de
constancia aparece como una consecuencia: «en realidad, el principio de constancia se
discerni6 a partir de los hechos que nos impusieron la hipotesis del principio de placer»
(p.9, primer parrafo).

A qué puede ser debida esta doble linea de planteamiento, la una al lado de la otra sin
contraponerse? Segun lo senalado por J.Laplanche en la obra antes citada, Freud hizo a
lo largo de su obra diversas formulaciones sobre el principio de constancia, dando la
impresion de que el término de “constancia” recubre un abanico relativamente
heterogéneo, como aparece a través de las dos formulaciones presentes en este texto de
Mas alla del principio de placer, la una en p. 8-9: «el aparato animico se afana por
mantener lo mas baja posible, o al menos constante, la cantidad de excitacion presente
en €l», y la otra en p.54 «hemos discernido como la tendencia dominante de la vida
animica, y quizd de la vida nerviosa en general, la de rebajar, mantener constante,
suprimir la tension interna de estimulo». Unas formulaciones en las que aparece una
contradiccion fundamental y es que la reduccion de la tension a cero es concebida como
sinonimo del mantenimiento de la constancia o, si se prefiere, la constancia esta
presentada como el remedio de la reduccion absoluta de las tensiones.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 2
www.revistaalter.com



Ahora bien, el problema estd o procede de que el principio de constancia tiene su
comienzo o se plantea por parte de Freud en El proyecto sobre la base o en relacion con
el “principio de inercia neuronal”, que es pensado como «un principio fundamental de la
actividad neuronal» y segun el cual «las neuronas procuran aliviarse de la cantidad» (v.
I, p.340) o, dicho mas claramente, da cuenta de «la originaria tendencia a la inercia, es
decir, al nivel cero» (ibid., p.341).

Esa relacion entre los dos principios (ya planteada por Freud en términos muy
semejantes en Pulsiones y destinos de pulsion, v. XIV, p.115) no sélo aparece
confirmada por las formulaciones anteriormente citadas de Mas alla del principio de
placer y que establecen una equivalencia entre ellos, sino que asi es recogida una y otra
vez en los comentarios de J.Strachey, a cuyo respecto puede consultarse tanto lo
sefalado por ¢l en este texto: «EI principio de constancia se remonta a los comienzos
mismos de los estudios psicoldgicos de Freud... También lo examind en detalle en el
“Proyecto”, tituldndolo alli “principio de inercia neuronal”» (v. XVIII, nota 5 de la p.9);
asi como también lo indicado en la Parte I del Proyecto de psicologia con estos
términos: «En la forma ampliada en que se lo [se esta refiriendo al “principio de la
inercia neuronal”] describe luego, esto es lo que mas adelante se denomind “principio
de constancia”, atribuido por Freud a G.T.Fechner... En un “Apéndice” que agregué a
su primer trabajo sobre la neuropsicosis de defensa hago algunas consideraciones acerca
de la importancia de dicho principio... Se ha sugerido que este concepto puede ser
equiparado con el de homeostasis» (v. I, p.340, nota 5). Y si acudimos a ese “Apéndice”
de J.Strachey encontramos lo siguiente: «Estas consideraciones incumben al concepto
de “investidura”... También incumben a una hipotesis ulterior, que apela al concepto de
investidura y que dio en llamarse “principio de constancia”... En el “Proyecto” se lo
llama “el principio de la inercia neuronal”... Veinticinco afios mas tarde el principio es
enunciado en términos psicoldgicos en Mas alla del principio de placer... donde lo
bautiza por primera vez como “principio de Nirvana™y (v. II1, p.64-65).

Pero creo que es importante sefialar aqui que el principio de constancia no es un
equivalente del principio de inercia neuronal sino el efecto de su alteracion, una
alteracion impuesta por un cierto tipo de estimulo que hard variar el destino de la
descarga oponiéndose al principio de inercia neuronal: «Sin embargo, el principio de
inercia es quebrantado desde el comienzo por otra constelacion. Con la complejidad de
lo interno, el sistema de neuronas recibe estimulos desde el elemento corporal mismo,
estimulos endogenos que de igual modo deben ser descargados... De estos estimulos el
organismo no se puede sustraer como de los estimulos exteriores, no puede aplicar su Q
para huir del estimulo» (v. I, p.341).

Asi que es el hecho de que hay ciertos estimulos endogenos, de los cuales la fuga motriz
esta impedida, lo que define o lo que impone que el principio de inercia se vea
perturbado y lo que producen las variaciones que llevan de la inercia (o tendencia a la
descarga absoluta, al cero) a la constancia. Pero ;qué ocurre realmente cuando se
presenta ese aumento de cantidad?, pues que es necesario lo que Freud llama ya desde
las primeras paginas del Proyecto una “accion especifica” («Para consumar esta accion,
que merece ser llamada “especifica”», ibid., p.341). Accion que es imposible de ser
realizada por el viviente en sus comienzos: «El organismo humano es al comienzo
incapaz de llevar a cabo la accion especifica. Esta sobreviene mediante auxilio ajeno:
por la descarga sobre el camino de la alteracion interior, un individuo experimentado
advierte el estado del nifio. Esta via de descarga cobra asi la funciéon secundaria,

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



. . . ., 2 .. ..
importante en extremo, del entendimiento {0 comunicacion”}, y el inicial desvalimiento

del ser humano es la fuente primordial de todos los motivos morales» (ibid., p.362-
363).

Pues bien —para poder recoger lo aportado por Freud mas alld de unas formulaciones,
lastradas por un discurso cientificista del que no podia desprenderse para poder
continuar su labor de descubrimiento de un nuevo paradigma cientifico-, aqui es
fundamental poner de relieve que es en esa fisura o en esa “incapacidad de llevar a cabo
la accidn especifica, que sobreviene mediante auxilio ajeno”, por donde el otro humano
se introduce y por medio de la cual se inaugura el pasaje que produce la transformacion
del sujeto incipiente, que es en realidad un mero organismo psicobioldgico, en un ser
pulsional. Porque ;qué es lo que hace que los estimulos end6genos no sean evacuables
al igual que los estimulos exdgenos?, o, dicho de otro modo, ;qué es lo que hace que un
estimulo (Reiz), por endogeno que sea, se convierta en realidad en una excitacién
(Erregung) de la cual no es posible huir?, ;es acaso el cuerpo o el investimiento del
recuerdo (o, mejor, de las reminiscencias) por medio del cuerpo?, ;o0 es mas bien lo que
Freud ha denominado con los términos de “cuerpo extraiio” y que, una vez entrometido
desde el exterior, se ha convertido en algo interno, que no se deja evacuar como un
simple estimulo?.

De acuerdo con las matizaciones aportadas por S.Bleichmar (cf. La fundaciéon de lo
inconciente, p.37 y anteriores), una energia somatica deviene energia psiquica y
pulsional por efecto de la intervencién de un conmutador, que no existe en el organismo
infantil como tal, sino en el encuentro con el objeto sexual ofrecido por el otro adulto.
Conmutador cuya base o fundamento esta en el hecho de que, al ir a la busqueda de lo
nutricio y de lo autoconservativo en general, el bebé se va a encontrar con un objeto
(sea éste el pecho o lo que el otro da) que es de orden pulsional, porque es ofrecido por
un otro humano provisto de sexualidad inconsciente y cuyos actos no se reducen a lo
meramente autoconservativo.

Por consiguiente, el principio de inercia neuronal o la tendencia a la descarga a cero es
perturbado a partir de algo que tiene que ver con las transformaciones, mediante las
cuales el organismo psicobioldgico infantil o el aparato insipiente queda librado a unas
inscripciones que son efecto de la sexualidad del otro. Sexualidad del otro que hay que
hacer intervenir igual y necesariamente en la llamada por Freud “vivencia de
satisfaccion”, ya que ¢€sta no se constituye por la mera aportacion de elementos
nutricios, sino por el hecho de que ese elemento nutricio es introducido por el otro
humano sexuado y provisto de inconsciente, de tal modo que en la “vivencia de
satisfaccion” no puede menos de quedar inscrito ese otro o —como precisa S.Bleichmar
(ibid., p.35)- los «restos desgajados de la sexualidad del otro».

Consideracion que se puede articular de algin modo con la descripcion que hace Freud
en el Proyecto acerca de esa vivencia: «Si el individuo auxiliador ha operado el trabajo
de la accion especifica en el mundo exterior en lugar del individuo desvalido, éste es
capaz de conservar sin mas en el interior de su cuerpo la operacion requerida para
cancelar el estimulo endogeno. El todo constituye entonces una vivencia de satisfaccion,
que tiene las mas hondas consecuencias para el desarrollo de las funciones en el
individuo» (v. I, p.363, primer parrafo).

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 4
www.revistaalter.com



Luego lo que se inscribe psiquicamente como vivencia de satisfaccion no es meramente
la disminucion de la tension de necesidad sino lo que Freud denomina “el todo”, en lo
cual opera el otro y el objeto que ese otro ofrece, sobreentendiéndose (por coherencia
logica, por mas que en Freud no aparezca planteado desde esa perspectiva, puesto que €l
lo contempla desde el angulo de lo que sucede y se esta produciendo en el sujeto
infantil, en un plano ademas meramente autoconservativo) que ese ofrecimiento se hace
bajo las caracteristicas que ese otro o ese “individuo auxiliador” tiene o le pertenecen.

Por otro lado, a partir de esa vivencia de satisfaccion se van a generar o producir
conexiones entre “imagenes-recuerdo”, que seran activadas a partir de la aparicion del
“estado de deseo”: «Entonces, por la vivencia de satisfaccion se genera una facilitacion
entre dos imagenes-recuerdo y las neuronas del ntcleo que son investidas en el estado
del esfuerzo {Drang}... o de deseo» (ibid., p.364, segundo parrafo). Estado de deseo
que da cuenta de un movimiento que tiende a conectar la energia sobrante o el exceso a
una representacion o conjunto de representaciones: «Uno puede facilmente explicarse la
atraccion de deseo mediante el supuesto de que en el estado de apetito la investidura de
la imagen-recuerdo amistosa excede mucho en Qn’ a la producida a raiz de una mera
percepciony (ibid., p.367, segundo parrafo).

Ahora bien, como Freud relaciona el estado de deseo con la alucinacion («Yo no dudo
de que esta animacion del deseo ha de producir inicialmente el mismo efecto que la
percepciodn, a saber, una alucinacion», p.364, tercer parrafo), mas aun, como afirma que
«la investidura-deseo primaria fue también de naturaleza alucinatoria» (p.386, primer
parrafo), se ha pasado desde ahi, habiendo sido Freud el primero en hacerlo, a la famosa
“teoria de la satisfaccion alucinatoria del deseo”, segun la cual la propia accion del
sujeto, al reproducir la satisfaccion real primaria, transformaria la satisfaccion de la
necesidad alimenticia o autoconservativa en una satisfaccion representacional o
fantasmatica y, de ese modo, la energia somatica deviene o se convierte en energia
psiquica, hasta el punto de que, en palabras de D.Widlocher, la sexualidad infantil seria
la reproduccion alucinatoria de una experiencia fisica y relacional de satisfaccion de una
necesidad fisiologica (cf. Daniel Widlocher et al. Sexualité infantile et attachement,
p-32-33).

Pero en ese planteamiento (por cierto, muy generalizado en el discurrir del pensamiento
psicoanalitico), se produce — como indica J.Laplanche en su comentario (ibid. p.78-79)
a ese trabajo de D.Widlocher- una jugarreta o un auténtico juego malabar, ya que si no
se ha metido lo sexual en la experiencia real originaria nunca se lo puede encontrar en
su reproduccion fantasmatica o en su elaboracion simbodlica. Y es que, del mismo modo
que la satisfaccion real primaria es una satisfaccion de la necesidad alimenticia, también
su reproduccion (bien sea en la memoria, en el fantasma o en la alucinacion) tiene que
ser y no puede ser otra que la mera reproduccion de una satisfaccion alimenticia. Para
que aparezca lo sexual, se requiere que eso sea introducido desde la primera experiencia
intersubjetiva y evidentemente quien lo introduce es el adulto y no el sujeto infantil. De
lo contrario hay que optar por una concepcion “ilusionista” y “creacionista” de la
psicosexualidad, que es la concepcion defendida por D.Widlocher, para quien el
autoerotismo surge siempre de modo mas espontaneo que interpersonal.

Y, a este proposito, se puede ademads anadir (siguiendo el pensamiento de J.Laplanche)
que, para que el mensaje del otro adulto pueda implantarse, es necesario ciertamente
contar con una receptividad somatica o que preexista una excitabilidad orgéanica (no

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



pulsional) general, pero para que se produzca una pulsion o el orden pulsional se
necesita como “conditio sine qua non” otra cosa, que proviene de los mensajes del otro
adulto, en la medida en que esos mensajes (lingiiisticos y también simplemente
semiologicos: pre o para-lingliisticos) estan atravesados por lo sexual inconsciente y
frente a los cuales tiene que ejercerse la actividad y la creatividad del sujeto infantil.
Asi, pues, hay que contar sin duda con la funcion activa del infante, en cuanto
simbolizacion y fantasmatizacion, pero se trata siempre de una actividad que se ejerce
en el “apres-coup” y en el trabajo por hacerse cargo de esa intromision sexualizante del
otro, que se introduce y se vehicula a través de los cuidados autoconservativos.

En definitiva, el principio de inercia neuronal es quebrantado por la presencia de otro
humano, ya que, en el momento en que opera para disminuir a cero las cantidades de
tension originadas por la necesidad (ofreciendo el alimento, limpiando las heces, etc.),
simultdneamente introduce una excitacidon, que no tiene resolucidon o salida en el plano
de la autoconservacion y que no es evacuable a cero. En palabras de S.Bleichmar: «ésa
es la gran paradoja de la funcidon materna, porque en el momento en que satisface
necesidades incluye excitaciones, produciendo asi una profunda alteracion de los modos
automaticos de descarga y quebrando de entrada la inercia neuronal. A partir de ello ya
no podra haber descenso de la funcion a cero, y cada vez que se pretenda evacuar esa
cantidad, el aparato se recargara con tensiones de caracter interno... una tension de
hambre puede producir un deseo muy intenso de cierto alimento que por supuesto no
tiene nada que ver con las necesidades fisioldgicas... La accidon especifica ha quedado
totalmente subordinada a los modos de recomposicion representacional excitante, que
ya no son atravesados sino por lineas de investimiento relacionadas con el deseo» (cf.
Clinica psicoanalitica y neogénesis, p.304).

Pero volviendo a nuestro texto y dentro todavia del apartado I, tenemos que Freud alude
en dos ocasiones (v. XVIII, p.8 y p.9) a G.T.Fechner y es que a ese autor hay que
remitir tanto el enunciado del principio de placer como el enunciado del principio de
constancia o de estabilidad. Ahora bien, en Fechner para nada se trata de un hedonismo
en el sentido tradicional, pues la representacion del placer o del displacer futuro no
sirve. Es decir, el principio de placer es un principio regulador que exige una sensacion
actual para poner todo en marcha, es un principio que interviene a nivel de las
representaciones mismas y no a nivel de lo representado o de lo pretendido. Y como el
movimiento es siempre algo que va del displacer al placer, hay que pensar que, en esa
serie placer-displacer, es el término actual, o sea el displacer, el que es motivante.
Freud, por su parte y en varias ocasiones, habla de una regulacion automatica del curso
de los procesos animicos por medio de este principio, lo que muestra que retoma la tesis
de Fechner.

Y, entonces, ;qué sentido tiene hablar de placer y de displacer como cualidades
psiquicas, cuando la experiencia clinica muestra que el placer, por ejemplo en el suefio,
puede aparecer bajo otra forma u otra cualidad, como es la de los suefios de angustia; o
cuando un placer inconsciente puede enmarcarse en un sintoma displacentero; y no
digamos si acudimos a un fendmeno clinico atin mas paraddjico, como es el famoso
placer que el masoquista encuentra en el propio dolor?

Del mismo modo, ;cudl es el sentido de esa extrafia deduccion del principio de realidad
a partir del principio de placer? El principio de realidad es presentado como una
modificacion del principio de placer y como regulador de éste, como que introduce la

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



capacidad de aplazar la satisfaccion y de facilitar las conductas de rodeo: «Bajo el
influjo de las pulsiones de autoconservacion del yo, es relevado por el principio de
realidad, que, sin resignar el propdsito de una ganancia final de placer, exige y consigue
posponer la satisfaccion, renunciar a diversas posibilidades de lograrla y tolerar
provisionalmente el displacer en el largo rodeo hacia el placer» (ibid., p.10, primer
parrafo).

(En virtud de qué Freud denomina principio de realidad a lo que implica una teoria del
aprendizaje o de la doma de la pulsion en contacto con la realidad? Aqui nos sefiala que
es “bajo el influjo de las pulsiones de autoconservacion del yo” como se produce el
relevo del principio de placer por el principio de realidad, pero en ese mismo parrafo
poco antes afirmaba que «el principio de placer es propio de un modo de trabajo
primario del aparato animico, desde el comienzo mismo inutilizable, y aun peligroso en
alto gradoy» (ibid., p.9-10). Y es que ;como lo que de entrada es “inutilizable” y “atin
peligroso en alto grado” puede ser a la vez el funcionamiento primario de un aparato
psiquico? El acceso directo o al menos la capacidad de acceder al orden de la realidad
tiene que estar desde un principio a disposicion de ese aparato, es lo que la psicologia
cognitiva ha venido a subrayar cuando habla de que las capacidades de percepcion y de
comunicacion cognitiva en el ser humano son mayores de lo que se habia pensado. Lo
cual no impide que el infante sea mds torpe o est¢ menos dotado que otros seres
animales para autopreservarse, pero eso tiene que ver con que la naturaleza instintiva
del ser humano estd menos desarrollada por razones del orden cultural o simbdlico que
lo caracteriza.

Freud, como es sabido, introdujo a este respecto la expresion “prueba de realidad”, que
habla de ensayos y de errores, pero el pensamiento psicoanalitico se ha deslizado
rapidamente hacia la nocion de “prueba de la realidad”, que comporta la puesta a prueba
de las pulsiones en contacto con la realidad, més atin, la puesta a prueba de la
alucinacion al confrontarse con la decepcion que no puede menos de suscitar. Pero, por
mas que la teoria freudiana de la alucinacion primitiva implicaba la posibilidad de una
reduccion del error que comporta, la experiencia clinica de la alucinacion (por cierto,
imposible de reformar por mas que se confronte con la realidad) lo invalidaba
definitivamente, pues en aquellos casos (como el suefio o la alucinacion), en los que la
prueba de realidad era necesaria o tenia que jugar un papel, resultaba totalmente ineficaz
o de entrada era puesta fuera de juego. Y es que, cuando se mantiene la idea de una
continuidad entre lo autoconservativo v lo pulsional, se cae una y otra vez en multiples
trampas y maultiples callejones sin salida. En ese sentido, me parece mas acertado
reservar la serie principio de placer-displacer y principio de realidad para el ambito de
lo autoconservativo, por mas que esas cualidades vayan a ser retomadas por el yo, en
cuanto que esta instancia intrapsiquica y de orden pulsional se va a hacer cargo de las
funciones autoconservativas, tal y como Freud lo da a entender en su nota agregada en
1925 al afirmar: «Lo esencial es, sin duda, que placer y displacer estan ligados al yo
como sensaciones concientes» (ibid., p.11, nota 7), por mas que no especifique ni haga
distincion entre el plano autoconservativo y el plano pulsional, dado que para ¢l los dos
planos son pulsionales, puesto que a la autoconservacion también le da el nombre de
pulsion (recuérdese su expresion ya antes mencionada de «Bajo el influjo de las
pulsiones de autoconservacion del yo», de la p.10, primer parrafo) y, en definitiva, pasa
de un plano al otro o del “organismo” al “aparato animico” sin discriminacioén
diferenciadora entre ellos: «En su mayor parte, el displacer que sentimos es un displacer
de percepcion. Puede tratarse de la percepcion del esfuerzo de pulsiones insatisfechas, o

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



de una percepcion exterior penosa en si misma o que excite expectativas displacenteras
en el aparato animico» (ibid., p.11).

Capitulo II

Este apartado o capitulo segundo se inicia con la referencia a la “neurosis traumatica”,
también llamada neurosis de accidente, porque se trata de «un estado que sobreviene
tras conmociones mecanicas, choques ferroviarios y otros accidentes que aparejaron
riesgo de muerte» (v.XVIII, p.12 al inicio). Y para dar cuenta del problema que plantea
ese tipo de neurosis va a elaborar el famoso modelo de la vesicula, que sera descrito en
el apartado IV, en el cual retoma el problema fundamental suscitado por la neurosis
traumatica como es el problema de la repeticion, que cuestiona por entero el principio
de placer (el cual —segun la hipotesis general de base- rige el modo de funcionamiento
de los fendmenos psiquicos) y que viene a desmentir la tesis central de que los suefios
son siempre cumplimiento de deseo, ya que en la neurosis traumatica los suefios
estereotipados no repiten lo agradable, sino lo desagradable.

Pero antes de llevar a cabo ese paso, o sea, antes de establecer esa conexion entre
neurosis traumatica y repeticion, Freud aborda la cuestion definiendo a la neurosis
traumatica como un cuadro general proximo o parecido a lo que se observa en la histeria
(«El cuadro de la neurosis traumadtica se aproxima al de la histeria por presentar en
abundancia sintomas motores similares», p.12), pero con unas caracteristicas bien
particulares que la hacen muy distinta de ésta, porque aqui interviene un “padecimiento
subjetivo” que desemboca en un estado cercano a la melancolia o a las preocupaciones
hipocondriacas, asi como «un debilitamiento y una destruccion generales mucho mas
vastos de las operaciones animicas» (p.12).

Eso por lo que se refiere a la constelacion clinica, pero por lo que se refiere mas bien a
la etiologia Freud hace referencia a dos rasgos bien caracteristicos “que podrian
tomarse como punto de partida de la reflexion” y que son —por un lado- el factor de la
sorpresa 0, mas precisamente, el del terror, puesto que se trata de una grave situacion
fisica real que pone la vida en peligro; y —por otro lado- el que no tiene que haber un
traumatismo fisico, porque si hay dafio fisico o herida corporal no se produce la
neurosis. Y, a ese respecto, Freud va a discriminar entre “terror”, “miedo” y “angustia”,
en la medida en que son unos términos que suelen ser utilizados equivocadamente como
sindbnimos cuando no lo son: «La angustia designa cierto estado como de expectativa y
preparacion... en la angustia hay algo que protege contra el terror y por tanto también
contra la neurosis de terror» (p.12-13).

En sus Problematicas I J.Laplanche abordd esta distincion con todo detalle,
estableciendo que la idea del terror o del espanto aparece en Freud ya desde los
Estudios sobre la histeria (1893-1895) y que el término en si de terror es constante en
el pensamiento freudiano, si bien se va a difuminar un tanto a raiz de la distincion entre
angustia sefial y angustia automatica, desarrollada en el texto de 1925-26 Inhibicion,
sintoma y angustia. Por otra parte, el terror o espanto incluye el factor sorpresa, la
impreparacion y el desbordamiento, pues al verse uno sorprendido por donde no se lo
esperaba uno se encuentra desbordado. En ese sentido, el espanto da cuenta del triunfo
del factor cuantitativo sobre la capacidad de contencion, de simbolizacion por parte del
sujeto, de tal modo que este se ha visto desbordado por no haber podido* simbolizar y

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



prevenirse aunque sea con una mera sefal. Sefial que es al menos lo que proporciona la
angustia, pues ésta, por poco simbolica que sea, estd ya marcando con su presencia un
algo, un limite. La angustia, entonces, da cuenta de una cierta preparacion no tanto en
relacion o frente al objeto, en cuyo caso hay que hablar de miedo, cuanto en relacion
hacia el peligro. De este modo, queda también diferenciado el miedo (que implica
relacion con el objeto y con los peligros que este hace correr y, por tanto, se puede
hablar en ese caso de una reaccion adaptada al peligro) de la angustia (que implica
indeterminacion del peligro y que abre el camino a las representaciones reprimidas e
inconscientes, que suscitan angustia dada su peligrosidad indeterminada, lo que acarrea
el problema de saber cudl es ese peligro).

Tema que Freud aborda mas directamente en Inhibicion, sintoma y angustia
colocando el peligro por excelencia en la castracion y distinguiendo la “angustia-senal”,
que supondria una preparacion y una prevencion ante el peligro, de la ‘“angustia
automatica”, que conlleva desarrollo de angustia y desbordamiento, que finalmente
termina en el espanto, lo que comporta —si se sigue el modelo de la vesicula que Freud
va a desplegar en el apartado IV de nuestro texto- una efraccion o una brecha provocada
por una energia externa considerable, que ataca a una vesicula no preparada. De tal
modo que, si hubiera habido angustia’, se habria producido una movilizacién de energia
en la frontera o en el limite de la vesicula y, entonces, al aparecer el ataque o la
efraccion habria habido una especie de contrainvestidura que hubiera limitado la brecha.
Mientras que, al no haber existido angustia o preparacion, se produce el terror o espanto
que desborda y pone en peligro la vesicula y que, al ser una reaccidn tan anarquica, va a
provocar paraddjicamente una compulsion a producir ese espanto.

Pero sobre esa ultima idea habra que volver al trabajar el mencionado apartado IV, ya
que por el momento Freud se va a circunscribir a la relacion de la neurosis traumatica
con el sueno, pues “la vida onirica de la neurosis traumatica” lo que muestra es que:
«reconduce al enfermo, una y otra vez, a la situacion de su accidente, de la cual
despierta con renovado terror» (p.13, segundo parrafo).

Lo cual va a ser resaltado o subrayado por Freud en el sentido de que tendria que
provocarnos un gran asombro, dada “la naturaleza del suefio”, pues «Mas propio de éste
seria presentar al enfermo imagenes del tiempo en que estaba sano, o de una esperada
curacion» (p.13, tercer parrafo). Y, en esa misma linea, Freud va a poner de relieve la
diferencia que ha encontrado, en los enfermos aquejados de neurosis traumatica, entre la
vida despierta o vigil y la vida onirica, pues mientras en el suefio son trasladados “de
nuevo a la situacion patdégena”, sin embargo «no he sabido que los enfermos de neurosis
traumatica frecuenten mucho en su vida de vigilia el recuerdo de su accidente» (p.13,
inicio del tercer parrafo), afiadiendo seguidamente una matizacién que resulta capital,
porque permite establecer una diferencia fundamental entre la vida despierta y la vida
onirica y, en ese sentido, no se puede establecer sin mas una comparacion entre esos dos
estados.

La matizacion es la siguiente: «Quizd se esfuerce mds bien por no pensar en ¢l
[accidente]». Decia que se trata de una precision capital, porque da cuenta de que en la
vida despierta el sujeto puede intervenir esforzandose u obligandose a no pensar en la
situacion del accidente, es decir, puede llevar a cabo una contrainvestimiento yoico
tratando de no pensar en ello, pero esa operacion no se puede producir durante la vida
onirica, porque ahi o en ese momento el yo estd todo entregado a dormir y, por

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



consiguiente, no esta en disposicion de realizar contrainvestimientos, sino que s6lo esta
en disposicion de angustiarse o de despertarse, si el trabajo del suefio se satisface
pulsionalmente de modo inadmisible para el yo.

Luego no es tan contradictorio que en el suefio el enfermo se vea reconducido una y otra
vez a la situacion de su accidente, si tenemos en cuenta algo fundamental y es que se
trata aqui de enfermos «fijados psiquicamente al trauma» (p.13, segundo parrafo). Lo
cual habla —por mas que Freud, por un lado, no precise mucho el término de “fijacion”,
al que da por supuesto o conocido, ya que remite a que «tales fijaciones a la vivencia
que desencadend la enfermedad nos son conocidas desde hace tiempo en la histeria»
(p.13, segundo parrafo); si bien, por otro lado, no va a dejar de connotarlo por medio de
la idea de “sufrir de reminiscencias™®- de personas sujetas o sometidas a lo traumatico,
en la medida en que no lo han podido metabolizar o darle una via de salida
suficientemente traductora o simbolizante, viéndose entonces obligadas a tener que
volver insistentemente sobre ello, mostrando asi tanto su intento de dominio
metabolizador como su fracaso o incapacidad para conseguirlo.

Fallo o fracaso que da cuenta de un exceso de irrupcion pulsional, frente al cual el
aparato psiquico de esa persona no ha podido encontrar vias de ligazoén o de contencion.
Y para que eso se produzca se puede sospechar e hipotetizar que ese exceso a
consecuencia de un accidente exterior debe estar en relacidon con el exceso de realidad
sexualizante, que en otro tiempo también provino del exterior porque procedia de la
pareja parental; y que produce el que la libido no encuentre caminos o vias de
sublimacién, ni el psiquismo de esa persona encuentre reposo. De ahi que quede
perturbada, véase «afectada y desviada de sus propositos la funcion del suefio» (p.13-
14), pues lo inmetabolizable o inevacuable o bien encuentra vias de “retrascripcion”
(seglin la expresion freudiana en su famosa Carta 52, v.I, p.274) o bien va a quedar
librado a la repeticion por fuera del principio de placer, principio que rige
necesariamente para la funcion o para lo adaptativo o autoconservativo, en la medida en
que lo autoconservativo va a ser asumido por el yo con sus funciones de representacion
de la autoconservacion y de la autopreservacion narcisista.

Y en ese contexto, en el que se estd dando cuenta de lo que funciona como punto de
fijacion a causa de un exceso provocado por lo pulsional no ligado, Freud va a exponer
un ejemplo de todo lo contrario, esto es, un ejemplo de lo que ¢l denomina «el modo de
trabajo del aparato animico en una de sus practicas normales mas tempranas. Me refiero
al juego infantil» (p.14, segundo parrafo), es decir, un ejemplo del trabajo exitoso de
sublimaciéon y de ligazon de lo pulsional. Ante lo cual lo que corresponde es
interrogarse sobre las razones de ese discurso tan paradojico. Veamos.

Ciertamente puede recurrirse a la idea clasica y conocida, filosoficamente hablando, de
que la légica de un discurso se sirve a veces de lo contrapuesto a lo que se estd
exponiendo o defendiendo para, de ese modo, resaltar mejor la idea defendida, que en
este caso es la existencia de fuerzas psiquicas no gobernadas por “el imperio del
principio de placer”. Sin embargo —a mi juicio es mas acertado y pertinente echar mano
de la metodologia psicoanalitica y tomar toda esta segunda parte del apartado II como
una asociacion, al estilo de la que nos ofrecen los pacientes quienes con frecuencia,
ademas, afiaden la coletilla o la cufia siguiente: “se me ocurre algo que no tiene nada
que ver con lo anterior” o “paso ahora a otro tema distinto”, expresiones algo parecidas
a la empleada por Freud al iniciar la segunda parte de este apartado: «Ahora propongo

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 10
www.revistaalter.com



abandonar el oscuro y arido tema de la neurosis traumatica y estudiar el modo de trabajo
del aparato animico en una de sus practicas normales mas temprana. Me refiero al juego
infantil» (p.14, segundo parrafo).

Y (qué pista nos da esa asociacion?, ;qué mensaje se trasmite con ella? Para responder
a esas interrogaciones me parece pertinente la idea planteada por J.Laplanche en su
articulo titulado «La soi-disant pulsion de mort: une pulsion sexuelle» (en Entre
séduction et inspiration: I'homme, Puf, 1999, p.189-218), idea segun la cual lo que le
ha impuesto a Freud la remodelacion que trata de llevar a cabo con su trabajo de 1920
Mas alla del principio de placer no es -tal y como puede aparecer a primera vista- la
agresividad sino el gran descubrimiento del narcisismo, en la medida en que la tesis del
narcisimo obliga a admitir que al lado de la sexualidad anarquica, autoerotica y no-
ligada, existe también otra sexualidad, so6lidamente ligada en el amor de objeto. Una
sexualidad ligada que conduce al pensamiento de Freud a presentar, en el apartado VI
de este texto, el mito de Aristofanes desarrollado por Platon en su obra El banquete de
manera contraria a como lo habia presentado en su obra de 1905 Los tres ensayos de
teoria sexual, pues alli aparecia como la expresion de la opinidon popular que habia que
cuestionar por entero ante la concepcion psicoanalitica sobre la vida sexual, que Freud
exponia de manera mas precisa en ese trabajo de 1905. Mientras que ahora en 1920 este
mito es presentado como el modelo originario, prototipo del Eros «Eros que cohesiona
todo lo viviente» (v.XVIII, p.49); Eros que es sintesis y aspiraciéon a la sintesis,
totalmente orientado hacia el objeto total a fin de mantenerle, mejorarle y agrandarle; un
Eros narcisista hegemoénico que todo se lo incorpora y no permite tomar en
consideracion los aspectos destructores y desestabilizadores de lo pulsional propiamente
dicho. De ahi, por tanto, la necesidad imperiosa para Freud (puesto que ¢l no ha
cambiado de opinion respecto de la sexualidad en su conjunto, en el sentido de guiarse
ahora por la opinion popular y de adoptar las vias instintivistas propuestas por el mito
de Aristofanes, que hablan del anhelo de fusion en un solo ser) de reafirmar la pulsion
bajo su forma mas radical, o sea, bajo su forma “demoniaca”, que no obedece sino al
proceso primario y a la compulsion de repeticion.

El mejor aval de esta interesante hipdtesis de J.Laplanche es ofrecido por el propio
Freud cuando en ese capitulo VI, tras la referencia al mito de Aristéfanes y por medio
de una “reflexion critica” (véase el inicio del segundo parrafo de la p.57), articula este
paso que estd dando —paso que denomina “el tercer paso de la doctrina de las pulsiones”
y que lo justifica diciendo que «es plenamente licito entregarse a una argumentacion,
perseguirla hasta donde lleve, sdlo por curiosidad cientifica» (p.57, centro del segundo
parrafo)- con los dos pasos dados anteriormente, consistentes segun sus propias palabras
en «la ampliacion del concepto de sexualidad y la tesis del narcisismo» (p.57), tesis que
conlleva -como aclara en la nota al pie de la p.59- el que «la pulsién sexual se nos
convirtid en Eros, que procura esforzar las partes de la sustancia viva unas hacia otras y
cohesionarlasy», o sea y dicho de otro modo, la pulsion sexual dejo de ser la sexualidad
pulsional descubierta por la observacion psicoanalitica.

Pero ya con anterioridad a lo que aparece en el apartado VI tenemos la referencia al
juego infantil en el apartado II, que da cuenta justamente de como opera en el aparato
intrapsiquico o “animico” el amor narcisista, cuando el narcisismo se ha podido
establecer intrapsiquicamente. En efecto, si tomamos en consideracion no solo el
desarrollo central del discurso de Freud acerca del famoso juego de la bobina o del
carretel, sino también la nota a pie de pagina, que aparece en el centro de ese mismo

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 11
www.revistaalter.com



desarrollo y que se inicia asi: «Esta interpretacion fue certificada plenamente después
por otra observacion...» (p.15, nota 6), tenemos que junto con el juego de la bobina
esta el juego del espejo «durante esa larga soledad el nifio habia encontrado un medio
para hacerse desaparecer a si mismo. Descubrid su imagen en el espejo del vestuario...
y luego le hurto el cuerpo de manera tal que la imagen del espejo se fue» (p.15, nota 6).

Un juego gracias al cual el objeto externo va a ser sustituido por el doble especular (a
diferenciar del doble tomado como idéntico, del que Freud da cuenta en su texto de
1919 Lo ominoso), sustitucion que abre el camino o que va a permitir el pasaje del
objeto externo al objeto interno a través del propio sujeto (véase: de la imagen
especular) como intermediario de ese pasaje. Pasaje u operacion en la que, a la vez que
se constituye o, mejor, se va constituyendo un yo identificandose con el otro, se lleva a
cabo una “renuncia a la satisfaccion pulsional en la medida en que, siguiendo la
descripcion de Freud, el nifio va a «admitir sin protestar la partida de la madre» (p.15,
segundo parrafo). Claro que para que eso sea posible o para que eso se pueda admitir
por parte del nifio (aiin con ciertas protestas, se podria afiadir, ya que sin protesta alguna
es dificil de concebir), el otro adulto ha tenido que proporcionar al sujeto infantil,
invistiéndole como otro distinto y totalizado, la posibilidad de que la imagen del espejo
le devuelva la imagen de un todo amado-conjuntado y pueda ser realmente un doble en
cuanto otro de si mismo, lo cual permite que se establezca y se admita la alternancia
entre un “yo no esta aqui” o “bebé¢ se fue” y un “bebé esta aqui” o “bebé es (otro) yo”.

De lo contrario —y, tal y como nos ensefia la clinica psicoanalitica, ese contrario es muy
variado, dado que ni en la mejor de las situaciones el otro conjunta plenamente al sujeto
infantil, ya que siempre le toma de alguna manera (es decir, desde su deseo
inconsciente) como una parte de si mismo- se va a producir una clara dificultad en la
constitucion de un yo totalizado y, por consiguiente, en la posibilidad de «admitir sin
protestas la partida de la madre» (p.15, segundo parrafo), o sea, de tolerar la “renuncia a
la satisfaccion pulsional” o al ejercicio pulsional directo.

Una satisfaccion pulsional que es correspondiente al modo del funcionamiento
autoerotico o parcial (del que en esa misma exposicion sobre el juego de la bobina
Freud nos hace una descripcion en los términos siguientes: «El acto de arrojar el objeto
para que “se vaya’ acaso era la satisfaccion de un impulso... a vengarse de la madre por
su partiday, p.16, primer parrafo) y que hay que diferenciar del modo de funcionamiento
narcisista o conjuntado, en el cual ya esta a la vez que la satisfaccion pulsional (ya que
no dejan de estar al lado) cierta “renuncia pulsional”’, porque -segiin o siguiendo los
términos de la descripcion que Freud realiza- «Se resarcia, digamos, escenificando por
si mismo, con los objetos a su alcance [y, entre ellos, uno fundamental era el “hacerse
desaparecer a si mismo” a través de ese hurtarse la imagen de si mismo en el espejo,
algo que les encanta a los nifios, porque les hace sentir que el ausentarse y el presentarse
depende de ellos en lugar de estar sometidos], ese desaparecer y regresar» (p.15,
segundo parrafo).

Una operacion que ademas de lo sefialado por Freud en ese final del apartado I, en el
sentido de convertir «la pasividad del vivenciar por la actividad del jugar» (p.17, primer
parrafo), también nos ensefia el modo de operar la identificacion, gracias a la cual el yo
se constituye siendo a la vez el otro y no siéndolo, o sea, se establece en ese espacio
intermediario entre el sujeto y el objeto, que es el espacio del narcisismo, espacio en el

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 12
www.revistaalter.com



que gracias a ser objeto de amor por parte del otro se va a poder convertir o transformar
en un sujeto psiquico propiamente dicho.

Capitulo III

Freud comienza este capitulo partiendo de la experiencia clinica psicoanalitica, pero
paraddjicamente lo termina saliéndose de ese marco para dar cuenta de lo que llama una
«compulsion de destino» (p.23 al inicio), que si bien —por un lado- es descrita como un
caso mas entre otros del fendmeno mas general de “la compulsion de repeticion”, sin
embargo —por otro lado- esa repeticion, presente en el “destino fatal” (p.22) de algunas
situaciones humanas (como las de los matrimonios siempre fallidos o de los proyectos
siempre fracasados), no toma la forma de una expresion sintomadtica o bajo el signo de
un conflicto neur6tico, sino que corresponde mas bien a una experiencia relacional que
no pertenece a la subjetivad o la desborda por entero, en la medida en que entran en
juego acontecimientos exteriores que imponen al sujeto un vivenciar puramente pasivo
sin posibilidad de una participacion activa, que permita hablar de un conflicto que pueda
ser transitado-afrontado a través de un sintoma.

Para dar un ejemplo de un destino fatal semejante Freud va a recurrir al espacio de la
literatura (lo que indica —por un lado- que se ha salido del marco de la cura o de la
situacion psicoanalitica y —por otro lado- plantea tanto el tema de la extrapolacion como
las interrogaciones acerca de por qué tiene que recurrir a lo extrapsicoanalitico y qué
significacion podemos dar a ese paso) y mds concretamente al destino sufrido por
Tancredo en la Jerusalén liberada de Torcuato Tasso. Con ese ejemplo Freud pretende
dar cuenta de lo que llama el «eterno retorno de lo igual» (p.22, primer parrafo), que
—segun el Vocabulaire de la Psychanalyse de J.Laplanche y de J.B.Pontalis (p.279)-
«designa una forma de existencia caracterizada por la vuelta periddica de
encadenamientos idénticos de sucesos, generalmente desgraciados, encadenamientos a
los cuales el sujeto parece estar sometido como a una fatalidad exterior». Designacion
que tiene un valor mdas descriptivo que nosografico, nos precisa también el
Vocabulaire, para cuyos autores los ejemplos ofrecidos por Freud a este respecto tratan
de dar cuenta de unas experiencias a) que se repiten a pesar de su caracter displacentero;
b) que se desarrollan de acuerdo con un escenario inamovible y ¢) que aparecen como
una fatalidad externa de la que el sujeto se siente por entero la victima o, dicho con las
palabras empleadas por Freud, «la persona parece vivenciar pasivamente algo sustraido
a su poder, a despecho de lo cual vivencia una y otra vez la repeticion del mismo
destino» (p.22, primer parrafo).

Ahora bien, este destino fatal e inamovible por parte del sujeto ;entra dentro del marco
de la compulsion de repeticion o bien es algo que hay que teorizar por fuera de ella?
Freud parece moverse en la ambigiiedad a este respecto, al igual que parece tener una
idea ambigua acerca de la cuestion del destino en cuanto tal, ya que si bien —por un
lado- el destino forma parte del fendomeno mas general de la compulsion de repeticion,
por otro lado Freud se topa frente a un resto que se sale de la teorizacion de la
compulsion, de su lado irreductible y eso le empuja a pensar en un factor autbnomo, en
una especie de “a priori”, que le conduce a volver a lo inanimado —tal y como se
expresara en los capitulos VI y VII de este trabajo-, lo que en definitiva lleva a situar la
cuestion del destino como un dominio aparte o por fuera del psicoandlisis y

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 13
www.revistaalter.com



completamente exterior, que termina efectivamente por ser una dimension cercana a lo
biologico y a una estructura que no tiene mas que una sola salida y que, se trasluce en
Freud, a través de ese “eterno retorno de lo igual” y de la vuelta a lo inanimado. Cuando
desde el psicoandlisis estamos siempre convocados a hablar de la tentativa de
significacion psiquica o de simbolizacion que, alla donde no se logra, lleva a la
repeticion de lo idéntico, pero es porque esta interviniendo algo que fue impuesto en el
sujeto como inmetabolizable. Por consiguiente no es algo que en si mismo exista por
fuera de toda posibilidad de historizacion o que exista como algo inanimado, como algo
inorganico.

Y, en este ultimo sentido, hay que decir que una cosa es lo que retorna para ser
simbolizado, porque fall6 el proceso de simbolizacion (lo que remite a la vuelta de lo
reprimido que habia sido expulsado del sistema consciente-preconsciente, dado que no
pudo ser integrado dentro de ese sistema y trata de entrar en ¢l, dando asi cuenta de una
dinamica conflictiva y de un fendmeno psiquico vinculado a la actividad de elaboracién
del sujeto y a su funcionamiento psiquico bajo el dominio del principio de placer); y
otra cosa bien distinta es la vuelta de lo mismo o lo llamado por Freud el “eterno retorno
de lo igual”, que si bien —por una parte- Freud trata de conectar con lo mas pulsional de
la pulsién, en cuanto dindmica psiquica que no esta a la busqueda de una finalidad, de
una descarga, de conocer algo, de reencontrar al objeto en el exterior, sino que se
sustenta y se satisface en la propia tension; por otra parte y por lo que sera planteado
mas adelante en el texto, Freud lo va a conectar con una vuelta irresistible a lo
inanimado, a lo inorganico, vuelta irresistible que ademas es presentada a modo de un
“a priori”, del que se parte como un supuesto que ordena el campo que se estd
investigando.

Pero tratemos ahora de seguir paso a paso lo expuesto por Freud en este capitulo I1I. En
primer lugar hace una breve resefia historica-conceptual sobre la técnica psicoanalitica,
que se inicid6 como “arte de interpretacion” (que pone la importancia en la labor-poder
del analista) y luego pas6 a poner el acento en descubrir las resistencias del paciente, a
fin de que éste las superase por medio del recuerdo, que es otra manera de decir que se
apropie de ellas y no siga sometida a las mismas. Ahora bien, como resulta que el
paciente «puede no recordar todo lo que hay en ¢l de reprimido, acaso justamente
lo esencial... Mas bien se ve forzado a repetir lo reprimido como vivencia presente, en
vez de recordarlo... en calidad de fragmento del pasado» (p.18, segundo parrafo), la
técnica psicoanalitica impone el «dejarle revivenciar cierto fragmento de su vida
olvidada, cuidando que al par que lo hace conserve cierto grado de reflexioén en virtud
del cual esa realidad aparente pueda individualizarse cada vez como reflejo de un
pasado olvidado» (p.19, primer parrafo). De este modo o interviniendo asi —sefiala
Freud a continuacion- se obtiene “el éxito terapettico”.

Y, tras esa resefia sobre la técnica psicoanalitica, Freud pasa a dar cuenta de la
«compulsion de repeticion que se exterioriza en el curso del tratamiento psicoanalitico
de los neuroticos» (p.19 al inicio del segundo parrafo), es decir, de lo que se repite
compulsivamente, pero en cuanto «exteriorizacion forzosa de lo reprimido» (p.20,
segundo parrafo) y por tanto funciona u opera dentro del marco de la represion. De ahi
que Freud remita esta repeticion compulsiva a la resistencia por parte del yo, si bien
conceptualizado €éste como en gran parte inconsciente. Y aqui Freud entra en algunas
contradicciones, porque —por un lado- afirma que esta resistencia, que se expresa a
través de la repeticion, no procede de lo inconsciente reprimido sino del yo del

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 14
www.revistaalter.com



analizado, y sin embargo —por otro lado- estd a la vez afirmando que «hemos de
adscribir la compulsion de repeticion a lo reprimido inconciente» (p.19-20), asi como
poco mas adelante hace equivalente a la compulsion de repeticion con “la
exteriorizacion forzosa de lo reprimido”.

Por otra parte, asoma en el texto freudiano algo muy significativo de su manera de
proceder y es el traspasar lo que constata en la situacién clinica® (que en este caso es lo
siguiente: «los motivos de la resistencias, y aun estas mismas, son al comienzo
inconcientes en la cura», p.19 al centro del segundo parrafo) a la constitucién del
sujeto, pues va a considerar al yo en su “nucleo” como inconsciente («sin duda también
en el interior del yo es mucho lo inconciente: justamente lo que puede llamarse el
“nucleo del yo”», p.19, casi al final), siendo “s6lo una pequefia parte” de ese ntcleo la
que es preconsciente. De ahi que en El y el ello Freud plantea al yo —tal y como
constatamos en el seminario dedicado a ese texto- originandose en el ello, que no es
considerado como algo reprimido, sino como algo inconsciente de entrada y por tanto
con lo que se nace. De este modo, ya aqui, en este parrafo segundo de la p.19, tenemos
anticipada la separacion entre inconsciente y reprimido, que se hard mas que patente con
la introduccion del ello.

Ahora bien, jes que esta disociacion o separacion entre lo inconsciente y lo reprimido
no podria estar apuntando a otra perspectiva, que justamente Freud no cifie
conceptualmente y se le escapa una y otra vez? La interrogacion es pertinente, en primer
lugar, porque nada mas establecer esa separacion Freud lo corrige y lo recompone
diciendo: «hecho esto, enseguida advertimos que hemos de adscribir la compulsion de
repeticion a lo reprimido inconciente» (p.19-20), con lo cual de nuevo lo reprimido y lo
inconsciente aparecen articulados y sin separacion alguna; y, en segundo lugar, porque
tras haber planteado un yo inconsciente, Freud vuelve a «la resistencia del yo conciente
y preconciente» (p.20) ante la compulsion de repeticion de orden inconsciente,
resistencia yoica que necesariamente estd al servicio del principio de placer, puesto que
esa compulsion de repeticion «saca a la luz operaciones de mociones pulsionales
reprimidas» (p.20, segundo parrafo) que, si bien provocan “displacer al yo”, al mismo
tiempo produce satisfaccion para el sistema inconsciente y, de ese modo, «esta clase de
displacer: no contradice al principio de placer» (p.20).

Es decir, Freud vuelve a echar mano o a resituarse con lo conocido y planteado ya como
ejes de su edificio para dar cuenta de algo que no entra dentro del edificio teorico que €l
construye, puesto que parte siempre del sujeto y del deseo sexual por parte del sujeto,
cuando aqui estd intentando dar cuenta de lo que funciona por fuera del sujeto y por
fuera de su deseo. Lo que, por lo demas, queda apuntado a través de algunas
expresiones, como la de «esta reproduccion, que emerge con fidelidad no deseada [sin
duda Freud se refiere explicitamente a lo no deseado por el psicoanalista en la situacién
clinica, pero implicitamente estd hablandose de algo que no pertenece al orden del
deseo]» (p.18, segundo parrafo); o como la de «los neurdticos repiten en la trasferencia
todas estas ocasiones indeseadas» (p.21 al inicio del segundo parrafo); asi como cuando
se refiere al destino que persigue a personas no neurdticas, considerado como «destino
fatal... determinado por influjos de la temprana infancia» (p.21, tercer parrafo).

Claro que como Freud no concibe la posibilidad o la idea de unas representaciones sin
sujeto, procedentes de la alteridad del otro significativo o de lo inconsciente del otro
adulto, que van a ser implantadas en el infante, eso Freud lo tiene que categorizar dentro

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 15
www.revistaalter.com



del sujeto a modo de «vivencias pasadas que no contienen posibilidad alguna de placer,
que tampoco en aquel momento pudieron ser satisfacciones, ni siquiera de las mociones
pulsionales reprimidas desde entonces» (p.20 al final del segundo parrafo). Formulacion
que habla y presupone la participacion de un sujeto con capacidad para reprimir o la
intervencion de la represion. Pero jes que se puede concebir dentro del marco de la
neurosis y de la represion lo que se repite de modo “indeseado”, “conllevando
unicamente displacer” “ reanimando con gran habilidad situaciones afectivas
dolorosas”, “procurandose el desaire”, etc., que son las expresiones que Freud utiliza en
el segundo parrafo de la p.21 para describir esto? Ciertamente Freud lo sitia en el marco
de la neurosis y de la represion, ya que lo concibe como algo necesario o como
consecuencia del destino de la sexualidad infantil, llamada a venirse abajo o «a pique a
raiz de las mas penosos ocasiones y en medio de sensaciones hondamente dolorosas»
(p.20, tercer parrafo). Pero si de eso, planteado como regular y necesario, procede la
compulsion jpor qué Freud tiene que recurrir a hablar de “personas no neur6ticas”, en
las cuales encuentra un destino a modo de «un sesgo demoniaco en su vivenciar» (p.21,
tercer parrafo)?, ;por qué Freud tiene que o se ve empujado en su discurso a echar mano
de situaciones por fuera de lo que le muestra la practica psicoanalitica?, ;es que acaso
ese colocarse fuera de la repeticion en la transferencia no es un indicio, que puede ser
leido a modo de metafora, de lo que sucede en el psiquismo por fuera de la represion y
de la neurosis?

Parece evidente que, al hablar aqui Freud de “personas no neuréticas”, no se estd
refiriendo a la posibilidad de una ausencia de neurosis, en el sentido de una normalidad
absoluta o completa, puesto que precisamente caracteriza a esas personas con “un sesgo
demoniaco en su vivenciar”. Lo que indica que se trata mas bien de la falta de haber
podido tomar a su cargo por parte del sujeto lo que es descrito como algo demoniaco y
que tiene que ver con «los casos en que la persona parece vivenciar pasivamente algo
sustraido a su poder» (p.22, primer parrafo). Se trata, entonces, de una situacion que
sobrepasa por entero al sujeto, de una situacion que éste no puede gobernar, bien porque
es algo inmetabolizable como tal lo depositado o implantado en el sujeto (Freud habla
en su discurso de “influjos de la primera infancia”, porque no recoge en su teorizacion
la sexualidad inconsciente del otro adulto y, por tanto, no puede articular con el otro ese
“destino fatal” o ese traumatismo), o bien porque el sujeto no se ha podido constituir, al
menos de manera predominante, en cuanto organizacion yoica.

Estamos, pues, ante un mas alla de la neurosis y, en ese sentido, ante un mas alla de la
vuelta de lo reprimido, que nos remite a la situacion psicotica, sin que eso tenga que
conllevar el hacer equivalentes psicosis y destino fatal. Claro que cuando el sujeto se ve
accionado por un destino ante el cual no se rebela o no hace nada, tal y como vemos en
las situaciones clinicas de determinados pacientes, eso exige hablar de una fuerte
alienacion y de un claro sometimiento a la imposicion del otro, imposicion que
cortocircuita todo intento de historizacion y de apropiacion por parte del sujeto quien,
en lugar de poder estar abierto a los distintos destinos posibles de la dinamica pulsional,
se ve encerrado en una sola direccidn que termina por parecerse al determinismo
biologico cuya estructura s6lo admite una tnica evolucion.

Senalemos también, en relaciéon con este capitulo III, que si bien Freud plantea y
establece que «en la vida animica existe realmente una compulsion de repeticion que se
instaura mas alla del principio de placer» (p.22, segundo parrafo), como resulta que a
esa compulsion refiere tanto “los suefios de los enfermos de neurosis traumatica”, como

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 16
www.revistaalter.com



el “juego en el nifio”, se ve obligado entonces a admitir «que s6lo en raros casos
podemos aprehender puros, sin la injerencia de otros motivos, los efectos de la
compulsion de repeticion» (p.22 al inicio del tercer parrafo), pues esta claro que tanto
los suenos sefalados como el juego del nifio dan cuenta de unos fenomenos psiquicos
ligados a la actividad de elaboracion del sujeto y, por tanto, a un funcionamiento
vinculado al principio de placer. En ese sentido, se puede decir que a la vez que Freud
saca a la luz un fenoémeno psiquico como el de la compulsion de repeticion’, por otra
parte su objetivo de trabajo y de pensamiento se dirige a intentar conciliar tanto lo que
se mueve segun el principio de placer, claramente conectado con lo que Freud llama “el
bando del yo”, como lo que escapa a ese principio.

Y en ese intento de conciliacion (véase aqui cierta coexistencia de los contrarios, tan
caracteristica del planteamiento freudiano, en cuanto impregnado y contaminado por su
objeto de estudio, que es la realidad psiquica inconsciente, en la que precisamente
coexisten los contrarios) hasta se confunden las posiciones, pues, a la hora de hablar del
“juego infantil” Freud coloca —de un lado- la «satisfaccion pulsional placentera directay»
(p.22, tercer parrafo) o el llamado ejercicio pulsional directo, del que tendria que
proceder esa compulsion de repeticion, descrita luego (p.23, segundo parrafo) como
«mas originaria, mas elemental, mas pulsional que el principio de placer que ella
destrona» y —de otro lado- coloca a la propia compulsion de repeticion en tanto que da
cuenta del aspecto mas de actividad por parte del sujeto para ligar o contener ese
ejercicio pulsional directo, dado que el juego como tal es un trabajo de simbolizacion.

Igualmente se confunden las posiciones tanto al hablar de “la transferencia”, porque
solo es contemplada de manera negativa, debido a que Freud la reduce una vez més a un
plano meramente repetitivo de las relaciones o de los vinculos con tal o cual objeto de
tipo infantil, es decir, a una transferencia obturada y bloqueada por aquello mismo que
repite'’; como al hablar del yo, que —en un primer momento o por una parte- es
contemplado en su aspecto resistencial y represor, que es justamente algo que define
estructuralmente al yo, en cuanto que se constituye contra el ejercicio pulsional,
mientras que —en un segundo momento o a continuacion- Freud, al indicar que el yo
«quiere aferrarse al principio de placer» (p.22-23), lo coloca del lado del ejercicio
pulsional, ya que no establece alli ni discrimina que el principio de placer so6lo rige
cuando esta constituida la barrera de la represion. Con lo cual o de ese modo, el yo
aparece enfrentado a la labor de la cura y, por tanto, esta puesto del lado de la
compulsion de repeticion.

Por tltimo, Freud va a terminar este capitulo poniendo de relieve (en el segundo parrafo
de la p.23) que lo que le interesa o le “gustaria saber” es la articulacion de esa
compulsion de repeticiéon con el principio de placer, junto con “la funcién que le
corresponde” y “las condiciones bajo las cuales puede aflorar”, o sea, sus condiciones
de produccién, que es lo que realmente no va a celir de manera rigurosa por no contar
con los fundamentos conceptuales que se lo permitan, viéndose entonces obligado a
recurrir al determinismo de lo bioldgico, como veremos en los capitulos sucesivos. Un
determinismo al que esta necesariamente abocado a recurrir al no haber cimentado el
origen de la pulsion en la sexualidad inconsciente del otro, cuando por otra parte esta
muy claro para Freud que esa compulsion de repeticion, cuyo imperio se discierne en lo
inconsciente animico, «depende, a su vez, de la naturaleza més intima de las pulsiones»
segun afirmaba en Lo ominoso (v.XVII, p.238), un texto que precede en unos meses al
que estamos trabajando.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 17
www.revistaalter.com



Capitulo IV

El parrafo inicial de este capitulo nos muestra a un Freud entusiasmado por esta nueva
aventura conceptual y eso sin duda es seductor a los ojos de un estudioso en general de
su obra, sin embargo la resultante o lo que se puede constatar es que esa “especulacion
de largo vuelo” le va a reconducir a Freud a lugares ya muy visitados o transitados a lo
largo y ancho de su obra, al estilo de ese volver una y otra vez al viejo lugar mas que
conocido, porque de €l se parti6 y que, en este caso, es la tierra madre de lo biologico.

No obstante y una vez mas el texto freudiano se recupera en sus preguntas y cuestiones,
a pesar del entrampamiento de sus formulaciones discursivas. Y la pregunta que aqui le
esta guiando es si los suefos estereotipados, que se presentan en las neurosis
traumaticas, estan gobernados por o estan bajo el imperio del principio de placer o si,
por el contrario, lo que repiten es lo desagradable y funcionan entonces por fuera e
independientemente del principio de placer. Vedmoslo mas de cerca.

Tras un primer parrafo dedicado a establecer el marco en el que se va a mover o
dedicado a una cuestion de ordenamiento, sefiala y matiza seguidamente que su
especulacion, por curiosa que pueda ser, no deja de conectarse con el campo
psicoanalitico, en la medida en que arranca y se enraiza en “la indagacioén de procesos
inconcientes”, dado que «la conciencia no puede ser el caracter mas universal de los
procesos animicos, sino solo una funcion particular de ellos» (p.24 casi al inicio del
segundo parrafo). Con lo cual aparece o se plantea que el hecho de la existencia de unos
procesos psiquicos inconscientes lleva a considerar a la consciencia unicamente como
una parte o una funcion de los procesos psiquicos, si bien es una parte que proporciona
tanto “percepciones de excitaciones que vienen del mundo exterior”, como ‘“sensaciones
de placer y displacer que s6lo pueden originarse en el interior del aparato animico”, lo
que permite colocar al sistema llamado P-Cc de un modo “espacial” y, en ese sentido,
“en la frontera entre lo exterior y lo interior”.

Ahora bien, Freud afade a continuacion (siempre dentro de ese largo segundo parrafo
de la p.24) que se trata de un planteamiento o de una hipotesis que no afiade nada
nuevo, sino que ademas eso es situar “la sede de la conciencia en la corteza del cerebro,
en el estrato mas exterior, envolvente, del 6rgano central”. Pero mientras que la
anatomia no se ocupa de las razones por las cuales “la conciencia estd colocada
justamente en la superficie del encéfalo”, nosotros (véase: la especulacion
psicoanalitica) si podemos “llegar mas lejos en cuanto a deducir esa ubicacion”.

Y para poder hacerlo Freud da un paso, que no aparece bien explicitado en su discurso,
mas aun, se podria decir que sélo se muestra de un modo implicito a través de lo que va
exponiendo y que es necesario engarzar con elementos que son aportados mas adelante
y que a la vez estan en el trasfondo de todo este texto que trata de dar cuenta del
traumatismo, es decir, de elementos representativos que se presentan en el sistema P-Cc
o en la consciencia, pero que no pertenecen estrictamente a ese sistema y por €so mismo
se repiten o insisten. Esto es, aqui tenemos que intervenir como hacemos con los
pacientes cuando articulamos elementos que van soltando y que para nada estan
conectados entre si.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 18
www.revistaalter.com



Me refiero al paso que Freud lleva a cabo por medio del también extenso parrafo tercero
de este capitulo, en el que conducido por la clinica psicoanalitica («No hacemos sino
apoyarnos en las impresiones que nos brinda nuestra experiencia psicoanalitica si
adoptamos la hipotesis...», p.24-25) da cuenta o habla de unas huellas mnémicas que si
bien “son la base de la memoria”, no obstante “nada tienen que ver con el devenir-
conciente” (p.25). Y es que resulta muy util y pertinente diferenciar —como ha hecho
S.Bleichmar en sus multiples trabajos- entre lo inscripto y lo memorizado o entre huella
mnémica y memoria. El sujeto puede no recordar, porque lo inscripto no forma parte del
patrimonio de su memoria en la medida en que no ha sido significado ni engarzado, es
decir, esas huellas inscriptas no han sido ensambladas o no han sido retranscriptas. Y
eso sucede tanto mas cuanto menos se haya establecido en el sujeto la tdpica
intrapsiquica, o sea, el clivaje o la separacion entre los sistemas psiquicos.

Tenemos, entonces, que mientras que la memoria es una funcién ligada al yo y a la
consciencia, la huella mnémica es del orden de lo inscripto. Con lo cual puede haber
huellas mnémicas no recordables, ya que lo recordable o la memoria es aquello que el
sujeto reconoce como parte de su experiencia y no es solamente del orden de lo
vivencial. De hecho, no forma parte de la memoria precisamente lo que se repite o lo
que insiste, pues se repite porque no ha podido ser significado o ensamblado, por mas
que se trate de algo excesivamente “investido” (que no es lo mismo que “significado”).

En ese sentido, la frase con que concluye Freud el mencionado tercer parrafo y que dice
asi: «La conciencia surge en remplazo de la huella mnémica» (p.25) puede ser
entendida bajo la idea de que la consciencia y la memoria se constituyen en la medida
en que son reemplazadas las huellas mnémicas, es decir, en la medida en que éstas se
significan y se retranscriben. De esa manera, puede decirse que la armonia de la vida
psiquica estd posibilitada cuando hay un cierto equilibrio entre lo inscripto y lo
retranscripto, cuando se da una continuidad entre lo uno y lo otro sin excesos de
investiduras que obliguen a masivas contrainvestiduras o a compulsiones.

Y esa idea parece concordar o al menos no es discordante con el parrafo que sigue a
continuacion y que es un preambulo del posterior, en el que Freud echa mano del
famoso modelo de la vesicula para tratar de dar cuenta coémo se gesta o como se
establece el aparato psiquico. Digo que concuerda, porque Freud lo que plantea ahi es
que el sistema Cc se constituye (“se singularizaria”, dice su texto) por medio de «la
particularidad de que en ¢€l... el proceso de excitacion no deja tras de si una alteracion
permanente de sus elementos, sino que se agota en el fenomeno de devenir-concientey
(p.25 al final). Esto es, el sistema Cc-Pr se establece en la medida en que lo que se
inscribe en el psiquismo va siendo retranscripto o significado y eso va permitiendo un
engarzamiento o las conexiones entre las representaciones, lo que a su vez comporta el
que ciertas representaciones queden excluidas de ese engarzamiento y por tanto
reprimidas, dado que todo no se deja traducir o retranscribir. Lo cual va configurando la
separacion o el clivaje entre los sistemas psiquicos y, por tanto, el establecimiento
asentado de la topica intrapsiquica.

No obstante, lo que llama la atencion es que Freud clasifique ese procesamiento
(consistente en ligar la excitacion, en significarla y retranscribirla, algo que permite que
quede engarzada y contenida en la red de las representaciones que forman el sistema
Cc) como “desviacion de la regla general” (en el Gltimo renglén de la p.25). A mi juicio,
solo se puede entender en la linea de que la regla general de la que €l esta partiendo es

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 19
www.revistaalter.com



la de “la alteracion permanente” o la de los procesos psiquicos inconscientes, respecto
de los cuales la consciencia o el devenir consciente «no puede ser el caracter mas
universal de los procesos animicos, sino so6lo una funcién particular de ellos» (tal y
como afirmaba al inicio de este capitulo I'V).

Por otra parte, parece que Freud se plantea la representacion (“representémonos”) de lo
que ¢l comienza llamando el “organismo vivo” (y, por tanto, todo ser viviente) a partir
de haber puesto de relieve que el sistema Cc esta caracterizado por un factor exclusivo y
unico de ese sistema, que es «su choque directo con el mundo exterior» (p.26, primer
parrafo). Es decir que la representacion que va a llevar a cabo se conecta directamente
con lo que ¢l llama “la ubicacion del sistema Cc”, lo cual permite comprender mejor ese
modelo de una vesicula “de sustancia estimulable”, cuya «superficie vuelta hacia el
mundo exterior estd diferenciada por su ubicacidon misma y sirve como 0rgano receptor
de estimulos» (p.26 al inicio del segundo parrafo). Precisamente este tltimo término, el
de “estimulos”, es el que parece mas utilizado en esta descripcion, lo que indica que
estamos situados en el plano de lo adaptativo o del organismo psicobioldgico frente a su
medio ambiente o ante los estimulos procedentes de lo exterior, tal y como se describe
al organismo en la Psicologia académica.

Dicho de otro modo, recogido de la precision aportada por J.Laplanche en sus
Problematicas 1. La angustia (p.203-204), «el primer orden de realidad de este modelo
es, evidentemente, el cuerpo. Es asi como empieza el capitulo 4: es una vesicula viva,
una bola de sustancia excitable, de protoplasma que tiene una capa cuticular o cutanea
[véase en Freud p.26 en el centro del segundo parrafo: “por el incesante embate de los
estimulos externos sobre la superficie de la vesicula ... se habia formado una corteza” y
p.27 al inicio del segundo parrafo “Esta particula de sustancia viva flota en medio de un
mundo exterior cargado con las energias mas potentes, y seria aniquilada por la accion
de los estimulos que parten de ¢l sin no estuviera provista de una proteccion
antiestimulo”]: es la famosa proteccion antiestimulo, cuya funcidon receptora se
especializa poco a poco en organos. Esto se representa asi, puesto que Freud describe la
relacion de este organismo con el mundo exterior como la de dos 6rdenes de energia,
biologica y fisica. Se podria decir también que, por su utilizacion en el ejemplo del
dolor, es en efecto un cuerpo en el sentido de un cuerpo viviente. Es que en este modelo
el asunto es sin duda el dolor fisico; no hay razén para no entender que la brecha
limitada, de la que habla Freud, sea una brecha en el revestimiento cutdneo; la
contrainvestidura invocada es la de un organo sufriente: todo esto se refiere a un
esquema puramente bioldgico».

Las ultimas frases de esta cita de J.Laplanche aluden a lo que Freud describe al final de
la p.29, en donde afirma lo siguiente: «Es probable que el displacer especifico del dolor
corporal se deba a que la proteccion antiestimulo fue perforada en una érea
circunscrita... se produce una enorme ‘“contrainvestidura” en favor de la cual se
empobrecen todos los otros sistemas psiquicos».

Ahora bien, ;como es que Freud se sirve de este modelo del dolor corporal o de la
imagen de un cuerpo viviente para dar cuenta del traumatismo, cuando ¢l mismo ha
puesto de relieve (en p.12) y vuelve a insistir en ello (en p.32 casi al final) que una
herida fisica o una brecha cutanea impide el traumatismo psiquico o “reduce las
posibilidades de contraer neurosis”?

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 20
www.revistaalter.com



A primera vista se podria plantear que la oposicion dolor-traumatismo es una oposicion
de tipo meramente cuantitativa, en el sentido de que en el caso del dolor la efraccion
esta limitada a esa zona del cuerpo dolorida, mientras que en el traumatismo estamos
ante una efraccion extendida a todo el organismo. Pero la diferencia terminolédgica
empleada por Freud, si bien generalmente pasa como desapercibida, nos pone ya sobre
la pista de estar frente a dos ordenes de realidad distintos, aunque sin duda ¢l insiste
todo el tiempo en establecer entre ellos una relacion comparativa o de analogia, que
ciertamente hay que tomar en consideracidon, pero voy a comenzar por dar cuenta de la
diferencia terminoldgica, que se presenta abiertamente entre el ultimo parrafo de la
p.27, que concluye en el primero de la p.28, y el tercer parrafo de esta misma p.28.

Me refiero al empleo sistematico de “estimulo” (Reiz) en un caso y de “excitacion”
(Erregung) en el otro. Con “estimulo” hace referencia a la relacion con el mundo
exterior o a las cantidades de afuera que devienen estimulos frente a los cuales se puede
huir; y con “excitacion” se hace referencia a lo que ingresa en el aparato psiquico y
deviene excitacion pulsional ante la cual la fuga estd impedida. Es una diferenciacion
que ya aparecia en El Proyecto de 1895 bajo los términos: Q para la cantidad
procedente del exterior y Qn para la cantidad procedente del interior del aparato o, si se
prefiere mejor, Q para la cantidad que esta afuera y opera a modo de estimulo y Qn para
la cantidad que ingresa en el aparato y deviene movimiento libidinal o excitacién
pulsional. Y también es una diferenciacion en la que Freud va a insistir en su texto
metapsicologico de 1915 Pulsiones y destinos de pulsion a la hora de diferenciar la
pulsion del instinto. Y es que mientras la cuestion del estimulo estd en relacion con la
realidad externa o el mundo exterior, la cuestion de la excitacion remite a la realidad
psiquica, en la que lo que est4 en juego u operando no es un organismo vivo frente a su
medio ambiente, sino un yo frente a lo inconsciente.

Pero ;como pasa Freud concretamente en su texto de un orden de realidad a otro tan
distinto?, ;hace alguna advertencia para que nos percatemos de ello o bien no la hace y
habréa que preguntarse por qué no la hace?

Lo que se puede constatar en su discurso es que entre el parrafo final de la p.27 junto
con el primero de la p.28, en los que habla todo el tiempo de “estimulos”, y el parrafo
tercero de la p.28, en el que pasa a hablar todo el tiempo de “excitaciones”, hay un
parrafo intermedio, introducido por la conocida y usual expresion inglesa “by the way”
(«En este punto me permito rozar de pasada...»), en el que —tras hacer referencia en que
las formas de tiempo y espacio, necesarias en nuestro discurrir consciente, no rigen en el
inconsciente, dado que «los procesos animicos inconcientes son en si atemporales»-
establece una comparacion entre el sistema P-Cc y el sistema inconsciente: «He ahi
unos caracteres negativos que solo podemos concebir por comparacion con los procesos
animicos concientes». Con lo cual Freud, después de haber presentado la imagen de la
vesicula, ahora la traspone por analogia a lo que pasa en el mundo interno o a nivel
intrapsiquico, que no es lo mismo (y ahi es donde se produce el salto o la extrapolacion)
que comparar y establecer una analogia entre el procesamiento del sistema P-Cc y el
sistema Icc.

Por eso hay que poner bien claramente de relieve que el problema est4d en que Freud no
se contenta con establecer so6lo una trasposicion comparativa, sino que pretende
mantener entre ambos Ordenes de realidad (el exterior y el intrapsiquico) una
continuidad, tal y como ha sido sefialado por J.Laplanche: «La vesicula, el cuerpo, no

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 21
www.revistaalter.com



es solamente una imagen; es también el punto de partida de una evolucion. Freud se
aferra a describir una génesis del aparato psiquico a partir de este organismo. El aparato
psiquico no es solamente “a imagen de” (de un cuerpo); es una “diferenciacion de”, “a
partir de”... es decir que hay trasposicion de lo semejante a otro dominio, pero, al
mismo tiempo, continuidad, génesis del uno al otro» (Problematicas I. La angustia,

p.205).

De ahi que haga pasar —sin advertirlo y sin establecer las diferencias- el modelo de la
vesicula, que abarca a la totalidad del viviente o al ser vivo como tal en su relacion con
el mundo exterior, al modo del funcionamiento del yo que se tiene que enfrentar a las
excitaciones procedentes del interior del aparato animico, o sea, a las excitaciones
pulsionales. Pero ese yo ni siquiera es nombrado, pues se habla solo de que «el sistema
Cc recibe también excitaciones desde adentro... Hacia afuera hay una proteccion
antiestimulo... hacia dentro, aquella es imposible, y las excitaciones de los estratos mas
profundos se propagan hasta el sistema de manera directa y en medida no reducida, al
par que ciertos caracteres de su decurso producen la serie de las sensaciones de placer y
displacer» (p.28 casi al final). Es mas, Freud se entretiene en describir ese plano de las
sensaciones de placer y displacer, que, por mds que sean sensaciones internas,
pertenecen al orden de lo meramente psicoldgico o subjetivo, aunque €l no nos haga
aqui para nada esa matizacion, que permite diferenciar esas sensaciones subjetivas de lo
que corresponde al plano de lo pre y parasubjetivo, o sea, al plano de la realidad
psiquica inconsciente.

Pues bien, sobre las sensaciones de placer y displacer Freud nos habla de “su
prevalencia sobre todos los estimulos externos” y de que, cuando se produce “una
multiplicacion de displacer demasiado grande”, se tiende a tratar esa excitacion
siguiendo el modelo de la defensa frente a los estimulos del mundo exterior, esto es,
«como si esas excitaciones no obrasen desde adentro, sino desde afuera, a fin de poder
aplicarles el medio defensivo de la proteccion antiestimulo. Este es el origen de la
proyeccion'', a la que le estd reservado un papel tan importante en la causacién de
procesos patoldgicos» (p.29 al final del primer parrafo).

Claro que como esa descripcion de las sensaciones de placer y displacer, por internas
que sean, no hacen sino dar cuenta del “imperio del principio de placer”'?, Freud se va a
ver obligado a atender a los casos que contrarian ese principio, ya que precisamente lo
que caracteriza a las excitaciones traumaticas es «que poseen fuerzas suficientes para
perforar la proteccion antiestimulo» (p.29, segundo parrafo), de tal modo que «en un
primer momento el principio de placer quedara abolido. Ya no podrd impedirse que el
aparato animico resulte anegado por grandes volumenes de estimulo; entonces, la tarea
planteada es mas bien esta otra: dominar el estimulo, ligar psiquicamente los volimenes
de estimulo que penetraron violentamente a fin de conducirlos, después, a su
tramitacion» (p.29 al final del segundo parrafo).

Asi, pues, con el traumatismo estamos ante lo que Freud denomina més adelante (al
inicio del segundo parrafo de la p.31) «una vasta ruptura de la proteccion antiestimulo»
y ante “las tareas que ello plantea”. Ahora bien, lo primero que habria que especificar es
que la expresion “antiestimulo” esté referida o tiene que ver con el orden de la realidad
externa, o sea, con los estimulos procedentes del mundo exterior, cuando resulta que el
propio Freud lo que nos va a poner de relieve mas y mas, al describir la neurosis
traumatica, es que la «accidon traumatica es debida a la falta de apronte angustiado»

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 22
www.revistaalter.com



(p.33) o el que las neurosis traumaticas estdn «facilitadas por un conflicto en el yo»
(p.32 al centro del ultimo parrafo).

Esta contradiccion puede ser salvada por el hecho de que la concepcidn del traumatismo
en Freud, aunque haya abdicado oficialmente de la teoria de la seduccion, mantiene la
idea de que el traumatismo se juega entre el exterior y el interior del psiquismo, de que
todo es al mismo tiempo exdgeno y endogeno, de tal modo que «su eficacia no queda
subordinada a la magnitud del estimulo exterior, sino a las complejas relaciones que se
establecen entre estas cantidades externas que invaden el psiquismo y lo que
internamente es disparado: activamiento excitante de sistemas de representaciones
inscritas —tiempos previos del traumatismo a constituirse en el momento de este apreés-
coup» (S.Bleichmar, La fundacion de lo inconciente, p.241).

Por otra parte, es pertinente tener en cuenta que todo el desarrollo que Freud despliega
sobre el concepto de “proteccion antiestimulo” (y, por analogia, de “la membrana
paraexcitacion”) esta planteado no como efecto de un intercambio entre el sujeto y el
objeto que estimula, sino como algo que se produce a consecuencia de la necesidad de
la cria humana de producir desde si misma una membrana que permita el pasaje de
estimulos y, al mismo tiempo, no la deje inerme frente a la realidad exterior. Es decir,
esta planteado como algo que proviene de la cria misma y como una primera funcion de
la cria que consiste en protegerse de los estimulos y evitarlos no entrando en contacto
con ellos. En ese sentido, estd investida la idea, con frecuencia presente en la obra de
Freud, de una moénada que va entrando en contacto con el mundo desde un solipsismo
originario y se parte de una especie de caos inicial que hay que ordenar produciendo
uno mismo algun tipo de membrana protectora.

Ahora bien, de ese modo el sujeto infantil y, mas concretamente, el aparato psiquico es
concebido no s6lo de manera totalmente endogenista, sino también de forma muy
omnipotente, en la medida en que tiene que llevar a cabo unas “tareas” («buscamos
comprender su efecto por la ruptura de la proteccion antiestimulo del 6rgano animico y
las tareas que ello plantea», p.31, segundo parrafo) ingentes, que no se sabe bien como
puede realizar, por mas que Freud habla de ello y lo describe como si se hiciera de una
forma muy mecanicista: «el terror conserva para nosotros su valor. Tiene por condicién
la falta del apronte angustiado; esto Ultimo conlleva la sobreinvestidura de los sistemas
que reciben primero el estimulo. A raiz de esta investidura mas baja, pues, los sistemas
no estan en buena situacion para ligar los volimenes de excitacidon sobrevinientes...»
(p.31 hacia el centro de la pagina).

Las cosas, sin embargo, o el planteamiento de las cosas toma otro cariz muy distinto si
concebimos la produccion de la membrana paraexcitacion como un efecto residual del
narcisismo materno, en cuanto aportacion del otro que cuida, una aportacion de tipo
protector y cuidador continente frente a la implantacion-efraccion pulsional que impone
desde su sexualidad inconsciente. Lo que, ademads, nos proporciona de manera bien
fundamentada lo que Freud no deja de entrever y hasta plantear en algunos momentos
mas preclaros de su texto, como el que nos brinda casi al final de este capitulo 1V
cuando afirma lo siguiente: «Entonces, la violencia mecanica del trauma liberaria el
quantum de excitacion sexual, cuya accion traumatica es debida a la falta de apronte
angustiado; y, por otra parte, la herida fisica simultdnea ligaria el exceso de excitacion
al reclamar una sobreinvestidura narcisista del 6rgano doliente» (p.33).

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 23
www.revistaalter.com



Por lo demaés y ya para ir finalizando este capitulo, tenemos ciertas precisiones sobre “la
neurosis traumatica” (en p.31) y “la compulsion de repeticion™ (en p.32). Acerca de la
neurosis traumatica Freud sefiala que es «el resultado de una vasta ruptura de la
proteccion antiestimulo» y poco mas adelante dice que «buscamos comprender su
efecto por la ruptura de la proteccion antiestimulo del 6rgano animico y las tareas que
ello plantea» (p.31). Asi que la llamada “proteccion antiestimulo” es la del “6rgano
animico”, lo que parece indicar que de lo que esta hablando es del yo, pues la proteccion
antiestimulo esta referida no frente a los estimulos del mundo circundante en general,
sino frente a los estimulos que, al ingresar en el aparato animico, se convierten en
elementos excitantes que atacan a ese aparato, cuyo o6rgano no puede ser otro sino el yo,
que esta en la frontera entre lo exterior y lo interior.

A mi juicio, esta consideracion viene corroborada por la matizacion que Freud anade
seguidamente, cuando afirma que «Tiene por condicion la falta del apronte angustiado,
pues quien se angustia es el yo, ya que es ahi o en ese lugar de la topica psiquica donde
la angustia se siente y se produce realmente. Y ese lugar «constituye la tltima trinchera
de la proteccion antiestimulo» (p.31), segun la grafica descripciéon que Freud indica
poco después. Y es que la angustia opera a modo de un extremo o “ultimo” baluarte que
el yo puede oponer ante el ataque pulsional, en la medida en que se ve en “peligro de
muerte”, es decir para que haya neurosis traumatica tiene que haber en el yo una
angustia de aniquilamiento que puede ser —siguiendo las precisiones aportadas por
S.Bleichmar- tanto por el lado de la representacion de la autoconservacion, como por el
lado de la representacion de la autopreservacion narcisista.

Por todo ello, hay que pensar que la neurosis traumatica es la forma con la que el yo
reacciona frente a ese peligro de aniquilamiento autoconservativo o autopreservativo, es
lo que se produce “a posteriori” o en el “aprés-coup”. De ahi que Freud hable de que
“buscamos comprender su efecto”, o sea, la reaccion que en psiquismo va a producir el
acontecimiento traumatico. En ese sentido, afiade a continuacion que «el terror conserva
para nosotros su valor» (p.31), pues ciertamente el terror es ya una simbolizacion del
“shock”, del mismo modo que entrar en panico es un segundo tiempo frente al
acontecimiento vivenciado, sea por ejemplo €ste un terremoto o una caida haciendo
montafiismo, sobre la cual, al volver a casa y rememorar el suceso, uno se aterroriza al
pensar que la caida podia haber sido mortal de necesidad.

Asi que toda neurosis, incluso la traumadtica, se constituye sobre un tiempo previo o
sobre un primer tiempo factual y, por tanto, siempre en “apres-coup”, siendo el segundo
tiempo el que permite algun tipo de engarce en una serie psiquica, engarce que es el que
da la cualidad y el destino al afecto.

Por otra parte, es 16gico plantear que no todo traumatismo desata u origina una neurosis
traumatica, de tal modo que hay que reservar esta denominacioén para cuando esté en
juego el aniquilamiento del yo (bien sea del lado de la autoconservacion o bien sea del
lado de la autopreservacion narcisista). De ahi que todo el planteamiento, que Freud va
a desplegar a continuacion sobre los suefios recurrentes en la situacion de neurosis
traumatica, est¢ en relacion con la blUsqueda de “recuperar el dominio sobre el
estimulo”, que es «una funcién del aparato animico que, sin contradecir al principio de
placer, es empero independiente de ¢l y parece mas originaria que el proposito de ganar
placer y evitar displacer» (p.31, en las lineas finales). Y es que establecer el yo o la
proteccion antiestimulo, véase encauzar lo pulsional o la excitacion, es realmente mas

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 24
www.revistaalter.com



originario que ganar placer y evitar displacer, en la medida en que es la primera tarea
que se le impone a un psiquismo que no viene de entrada con la proteccion
antiexcitacion pulsional, o que no tiene a su disposicion desde el comienzo la barrera
protectora frente a lo pulsional implantado en é€l.

Es cierto que el traumatismo, al que Freud se esta refiriendo directa y concretamente, es
un traumatismo que se origina por aparicion de un suceso real que desborda las defensas
yoicas del aparato animico y van a exigir de éste lo que ¢l llama una “sobreinvestidura
de los sistemas recipientes”, pero precisamente esa situacion desbordante en un aparato
ya constituido, y que tiene que recurrir a lo mas originario, que es establecer una
contencion que se ha roto (véase “la ruptura de la proteccion antiestimulo”), es o resulta
una metéafora de la situacion originaria en la que no se disponia de esa contencion o de
esa barrera ante unos estimulos, que se convierten en excitacion atacante para un
organismo psicobioldgico que viene desprovisto de barrera psiquicas. Y ante esa
situacion no es de extrafiar que el camino de salida sea de tipo compulsivo-repetitivo,
que no estd regido por la satisfaccion de lo pulsional o para producir placer sino para
contener de algin modo lo excesivamente excitante, por mas que esa busqueda de
contencion lleve aparejado el tener que revivir en lo manifiesto lo que no se ha dejado
ligar o integrar en el sistema consciente-preconsciente, sistema que al tener que realizar
una “sobreinvestidura” parece que se recrea en investir lo pulsional, cuando en realidad
resulta que lo pulsional insiste y se repite porque anda suelto y no ha podido ser fijado
ni al sistema inconsciente ni al sistema consciente-preconsciente.

En ese sentido, puede afirmarse que la compulsion de repeticion no es una formacion
del inconsciente (como lo son los lapsus, los chistes, los sintomas y los suefios en
general), sino un fendbmeno o una formacion del psiquismo, que esta determinado
precisamente por la imposibilidad del ejercicio de la represion respecto de aquello que
tendria que contener. De ese modo, en la compulsion de repeticion uno no estd movido
por su deseo, sino por una compulsidon que no le permite ser sujeto deseante. Con lo
cual en ese momento uno no es sujeto de dominio de su propia accion, puesto que estd
uno pasivamente movido por algo inscripto en el psiquismo que no se ha dejado
encauzar o integrar en los sistemas psiquicos, que son siempre de retranscripcion o de
metabolizacion simbolica.

Pienso que todas estas consideraciones se mueven en una linea que parece confluyente y
congruente con las expresiones expresadas por Freud en toda esta parte final del cap.IV,
como por ejemplo cuando afirma: «los mencionados suefios de los neuroticos
traumaticos ya no pueden verse como cumplimiento de deseo; tampoco los suefios que
se presentan en los psicoandlisis, y que nos devuelven al recuerdo de los traumas
psiquicos de la infancia» (p.32, primer parrafo); o cuando se pregunta: «;No son
posibles aun fuera del analisis suefios de esta indole, que en interés de la ligazon
psiquica de impresiones traumaticas obedecen a la compulsion de repeticion?» (p.32 al
final del primer parrafo).

De todos modos hay que reconocer y sefialar que tanto en esta ultima cita -como en una
afirmacién anterior, en la que Freud sefiala que «la compulsion de repeticion en el
analisis se apoya en el deseo (promovido ciertamente por la “sugestion”) de convocar lo
olvidado y reprimido» (p.32)- la compulsion de repeticion aparece relacionada
directamente con el trabajo de ligazoén que trata de llevar a cabo la labor psicoanalitica.
Lo que no deja de resultar bien chocante, porque en la compulsion de repeticion lo que

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 25
www.revistaalter.com



sucede es que el sujeto se encuentra fijado a una forma de resolucion de la tension que
es imposible de convertirse en placentera y, en ese sentido, no es capaz de establecer
una ligazon.

Ahora bien, quizd resulte menos chocante si atendemos al planteamiento que Freud
despliega sobre la cuestion del deseo en la p.32, en el que parece que el cumplimiento
del deseo (en el sentido de satisfacer lo pulsional siguiendo el imperio del principio de
placer) esta puesto como una funcion que no seria originaria, sino posterior a un mas
alla del principio de placer, que tendria por objetivo la ligazon de modo compulsivo
(véase de modo masivo impositivo, o sea, por contrainvestidura). Pero la
contrainvestidura es ya un momento segundo frente al autoerotismo. Parece, pues, que
con “compulsidon de repeticion Freud alude a diversos aspectos del psiquismo, que no
delimita bien. Es posible que el embrollo pueda aclararse algo en el capitulo siguiente,
en el que Freud establece una articulacion entre “lo pulsional” y “la compulsion de
repeticion”. Capitulo que pasamos ya a trabajar, si bien me parece relevante anotar
previamente que en el parrafo final del cap.IV Freud desarrolla una vieja idea suya, ya
apuntada en el cap.ll (concretamente en la p.12), segiin la cual si el acontecimiento
traumatico es acompafnado por una herida fisica la gravedad psiquica se reduce. Y digo
que desarrolla, porque aqui puntualiza algo muy interesante al plantear una distincion,
que me parece fundamental y que permite salir al paso del deslizamiento teorico-clinico
que situa siempre al narcisismo del lado de lo pulsional desligado, pues diferencia entre
la excitacion sexual (que libera el quantum o el exceso y, por tanto, es del orden de lo
pulsional desligado) originada por el acontecimiento traumatico y la ligazon del exceso,
que la herida fisica conlleva al recibir ésta una investidura narcisista sobre el 6rgano o la
parte del cuerpo que duele. Con lo cual lo narcisista aparece en el lado de lo ligado o de
lo que liga frente a lo sexual desligado, que produce un exceso de excitacion.

Capitulo V

Tomando en consideracion a este capitulo en su conjunto podria decirse que el propio
texto freudiano es un paradigma de esa “paradoja”, que ¢l mismo senala (en p.39) como
lo que define en ultima instancia a las llamadas “pulsiones de autoconservacion”, en la
medida en que “la autoconservacion” estd al servicio del mantenimiento en vida del
organismo, mientras que “las pulsiones” -de acuerdo con el planteamiento que estd
defendiendo Freud en el primer parrafo de la p.39 y en parrafos anteriores- estan al
servicio de volver a lo inorganico: «todo lo vivo muere, regresa a lo inorganico, por
razones internas» (p.38, primer parrafo) o, en otras palabras del propio Freud, «la vida
pulsional en su conjunto sirve a la provocacion de la muerte» (p.39, primer parrafo). Se
trata, por otra parte, de una paradoja que Freud observa y coloca en el modo de
funcionamiento o en el centro mismo del concepto de pulsiéon cuando afirma: «nos
hemos habituado a ver en la pulsion el factor que esfuerza en el sentido del cambio y del
desarrollo, y ahora nos vemos obligados a reconocer en ella justamente lo contrario, la
expresion de la naturaleza conservadora del ser vivo» (p.36, tercer parrafo).

Pues bien, el texto de Freud es a la vez expresion de una gran paradoja o es
profundamente paradojico, porque si bien —por un lado- con el tema de la compulsion
nos estd sacando a la luz y poniendo de relieve todo aquello que no se deja ligar por la
palabra y que insiste como una cantidad que no se deja significar o que no se ha podido

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 26
www.revistaalter.com



metabolizar; -por otro lado- nos habla de que ese aspecto funcional indomefiable y hasta
“demoniaco”, en clara “oposicién al principio de placer” (p.35) y con el que se
exterioriza la compulsion de repeticion, procede del “ser vivo elemental” (p.38 al inicio)
o de la propia vida organica. Es decir, lo pulsional, que es lo mas especifico del ser
humano y lo que le define por excelencia, esta en contigiiidad directa con el organismo.
Con lo cual tenemos en Freud coexistiendo un pensamiento y una epistemologia de la
discontinuidad entre el organismo vivo o lo natural y lo pulsional psiquico y el
pensamiento de una contigiiidad entre lo psiquico (véase mas especificamente: el yo) y
lo orgénico.

Claro que —para terminar ya esta introduccion al cap.V- este recurrir de Freud al ser
vivo elemental para dar cuenta de lo mas especificamente humano podria entenderse (si
bien trascendiendo radicalmente sus formulaciones) como una metafora o un modo de
decir que la vivencia no se deja capturar completamente por el simbolo y por tanto éste
es siempre insuficiente respecto de la vivencia, dada la imposibilidad del simbolo de
transcribir por entero la vivencia. S6lo que esa vivencia, de la que estamos hablando, no
corresponde al ser vivo elemental o a la vida organica como tal, sino exclusivamente al
ser humano, puesto que so6lo en el ser humano interviene la tensién dolorosa entre las
vivencias y la captura por parte del simbolo, lo que hace que el célebre y tanta veces
seflalado “malestar en la cultura” no esté determinado solamente por la renuncia
pulsional o “como resultado de la represion de las pulsiones” (segin la expresion
empleada aqui por Freud en la Ultima linea de la p.41), sino fundamentalmente por el
hecho de que la vivencia escapa o no se deja apresar enteramente por el lenguaje, que
antes de ser comunicacion es accion en el infante.

Pues bien y dejando ya de lado esa introduccion general a este capitulo, hay que sefialar
que Freud inicia el cap.V aludiendo de nuevo a la “proteccion antiestimulo” y a las
consecuencias de una ausencia de esa proteccion: «La falta de una proteccion
antiestimulo... debe tener esta consecuencia: tales trasferencias de estimulo adquieren la
mayor importancia econdmica y a menudo dan ocasidon a perturbaciones econdmicas
equiparables a las neurosis traumadticas» (p.34 al inicio del primer parrafo). Y una vez
mas este concepto de una membrana protectora, en la medida en que no es planteado
como efecto del intercambio del sujeto infantil con el mundo (véase ante todo: el otro
humano que le cuida), es dejado caer en el texto como algo que se produce debido a la
necesidad de la cria humana de conseguirse una membrana protectora, que permita el
pasaje de estimulos y a la vez no le deje inerme frente a esos estimulo, sobre todo frente
a los que proceden “de adentro”, que reciben la denominacion “excitaciones” y, en ese
sentido Freud no se esta refiriendo a cualquier estimulo, como se hace en la Psicologia
académica, si bien las fuentes de esas excitaciones estan colocadas en el propio
“organismo”, pues “provienen del interior del cuerpo” y desde ahi pasan o “se trasfieren
al aparato animico” (p.34 casi al final del primer parrafo).

Con lo cual -para Freud- lo animico y lo pulsional proceden del cuerpo y, dentro de ese
marco, es logico y coherente plantear el concepto de “proteccion antiestimulo” como
algo que proviene de la cria misma o del propio sujeto infantil, el cual tiene que tratar de
ordenar el caos inicial a consecuencia de tantos estimulos, produciendo o
consiguiéndose algun tipo de membrana protectora. Mientras que -aqui en nuestro
seminario- lo que se plantea y defiende es que ese tegumento protector es a ser pensado
como el efecto del modo con el cual el otro humano, a la vez que implanta lo pulsional,
genera al mismo tiempo, gracias a su cuidado ligador narcisistico, una membrana

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 27
www.revistaalter.com



protectora, pero no ante cualquier estimulo procedente del exterior, sino ante esos
estimulos que se convierten en excitaciones.

En el segundo parrafo de la p.34, que es la pagina inicial de este capitulo, Freud habla
de las mociones pulsionales en unos términos que nos son conocidos, como por ejemplo
el que las pulsiones fuerzan constantemente una descarga no ligada: «las mociones que
parten de las pulsiones no obedecen al tipo del proceso nervioso ligado, sino al del
proceso libremente movil que esfuerza en pos de la descarga»; o por ejemplo el que las
pulsiones obedecen al proceso psiquico primario: «todas las mociones pulsionales...
dificilmente sea una novedad decir que obedecen al proceso psiquico primarioy.
También es conocido, aunque es bien importante el recordarlo, que «la tarea de los
estratos superiores del aparato animico [véase aqui mas concretamente: la tarea del yo y
de las instancias ideales] seria ligar la excitacion de las pulsiones que entra en operacion
en el proceso primario» (p.34-35) y que «El fracaso de esta ligazon provocaria una
perturbacion analoga a la neurosis traumatica» (p.35), lo cual es una manera de decir
que las pulsiones, cuando no son ligadas o fracasa el trabajo yoico de la ligazon, pueden
producir traumatismo, que es siempre auto-traumatismo, porque pone en relacion o en
confluencia las cantidades que llegan con lo que se procesa internamente.

Y Freud anade que el principio de placer so6lo se establece a raiz de que se haya logrado
la ligazdn de lo pulsional, pues mientras tanto o «hasta ese momento, el aparato tendria
la tarea previa de dominar o ligar la excitacion, desde luego que no en oposicion al
principio de placer, pero independientemente de €l y en parte sin tomarlo en cuenta»
(p.35 al final del primer parrafo). Luego de entrada o en los comienzos de la vida
psiquica no esta presente el principio de placer y, por consiguiente, las representaciones
que se inscriben (sin estar fijadas ni al consciente-preconsciente ni al inconsciente, ya
que esa separacion no se establece sino a partir de la represion originaria) buscan la
descarga necesariamente por fuera del principio de placer, en la medida en que éste no
opera aun. Dicho de otro modo, esas representaciones inscritas, pero no fijadas ni al ics.
ni al prcs., buscan la descarga de modo compulsivo o mediante la compulsién de
repeticion.

Asi parece ser vislumbrado por Freud, ya que al iniciar el siguiente parrafo echa mano
de esa expresion afirmando lo siguiente: «Las exteriorizaciones de una compulsion de
repeticion que hemos descrito en las tempranas actividades de la vida animica infantil...
muestran en alto grado un cardcter pulsional y, donde se encuentran en oposicion al
principio de placer, demoniaco» (p.35 al inicio del segundo parrafo). Una afirmacion
que articula directamente la compulsién de repeticion con lo pulsional, que es una
cuestion que Freud va a abordar abiertamente un poco mas adelante, si bien —como ya
veremos- vinculando la pulsién con lo orgédnico vivo, o sea, a través de su mitologia
biologica que siempre establece una contigiiiddad entre lo organico y lo psiquico
pulsional. Pero, antes de entrar de lleno en esa cuestion, digamos que “principio de
placer” y “compulsion de repeticion” —aunque puedan coincidir o confluir (si bien visto
desde una perspectiva que confunde la repeticion de lo idéntico en el juego infantil con
la compulsion de repeticion), como sucede en esa busqueda, que Freud califica de
“inflexible” por parte del sujeto infantil de “la identidad de la impresiéon” y en la que,
para Freud, «nada de esto contradice al principio de placer; es palmario que la
repeticion, el reencuentro de la identidad, constituye por si misma una fuente de placer»
(p-35 al final)- no obstante se mueven en abierta oposicion, tal y como el trabajo clinico
psicoanalitico nos pone al descubierto: «En el analizado, en cambio, resulta claro que su

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 28
www.revistaalter.com



compulsion a repetir en la trasferencia los episodios del periodo infantil de su vida se
situa, en fodos los sentidos, mas alla del principio de placer» (p.36 al inicio del primer
parrafo).

Y Freud precisa seguidamente que ese modo de actuar del enfermo es “completamente
infantil”. Con lo cual Freud relaciona directamente la compulsion de repeticion con el
modo de funcionamiento en los tiempos iniciales del psiquismo (Freud habla “del
tiempo primordial”), durante los cuales el llamado sujeto infantil no es aun sujeto de su
propia accidn, sino que esta pasivamente movido por algo inscripto en él. Es decir, el
sujeto infantil, antes de que se establezca en ¢l la represion, estd movido pasivamente
por lo pulsional implantado en €l a través de la sexualidad inconsciente del adulto que lo
cuida. De ahi que la sexualidad infantil y pulsional (que es realmente de la que se ocupa
el psicoandlisis en su teoria y en su practica, tal y como ha precisado con todo rigor
J.Laplanche en su articulo «Masochisme et sexualité», cf. L’énigme du masochisme,
PUF, 2000, p.21) o esa sexualidad preliminar que es pre y para-genital no sea una
sexualidad que funciona segin el principio de placer y que tiene como objetivo el
rebajamiento de la tensién y la descarga, sino por el contrario una sexualidad que
funciona a la bisqueda de la excitacion. Se trata, por tanto y en esos tiempos iniciales,
de una situacion en la que no esta constituido como tal el deseo y el sujeto estd movido
solamente por una compulsion que no le permite ser sujeto deseante. Y eso es
precisamente lo que sucede con la compulsion de repeticion (en el sentido estricto del
término), pues aparece como del orden del movimiento del sujeto a la busqueda de un
objeto, cuando en realidad se trata de un sujeto pasivizado por lo compulsivo, que Freud
vuelve a caracterizar como “demoniaco” (p.36 al final del primer parrafo),
precisamente por estar en juego dentro del sujeto un “demonio”, que no le deja ser
sujeto dueio de su accion.

De todos modos, puede también decirse que el texto de Freud se acerca y a la vez no se
acerca claramente a esa precision que acabo de hacer, porque estd lastrado por la
consideracion insuficiente del proceso de represion, en la medida en que lo da por
supuesto en todo sujeto y no establece bien la diferencia entre la instalacion de la
represion originaria y lo que la antecede junto con lo que viene después. Aqui parece
aludir (p.36, primer parrafo) a la represion originaria cuando habla de «huellas
mnémicas reprimidas... insusceptibles del proceso secundario», pero mete la cufia de
“en cierta medida” y luego afnade que esas huellas mnémicas “no ligadas” tienen la
«capacidad de formar, adhiriéndose a los restos diurnos, una fantasia de deseo que halla
figuracion en el suefion, cuando esté tratando de dar cuenta de una situacion, como es la
compulsiva, en la que el sujeto no es sujeto deseante, pues la compulsion de repeticion
no es una formacidon del inconsciente, sino un fenomeno del aparato psiquico,
determinado precisamente por la imposibilidad del ejercicio de la represion (como
sucede en esos “tiempos primordiales” del psiquismo en los que no se cuenta con la
represion originaria y a los que aqui Freud hace referencia, pero sin la suficiente
precision).

En el siguiente parrafo, el segundo de la p.36, es en el que aparece abiertamente la ya
mencionada articulacion entre lo pulsional y la compulsion de repeticion, a proposito
de la cual Freud, tras interrogarse sobre el modo de entramado entre lo uno y la otra,
responde esto: «Aqui no puede menos que imponerse la idea de que estamos sobre la
pista de un caracter universal de las pulsiones... y quiza de toda vida organica en
general. Una pulsion seria entonces un esfuerzo, inherente a lo organico vivo, de

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 29
www.revistaalter.com



reproduccion de un estado anterior... seria... la exteriorizacién de la inercia en la vida
organicay.

Como puede observarse, al establecer Freud que la compulsion de repeticion estd
estrechamente vinculada con lo pulsional, se le entromete su mitologia biologicista y
habla de una contigiiidad entre el psiquismo pulsional y la vida organica, cuando su
descubrimiento de lo inconsciente en cuanto reprimido y de la psicosexualidad infantil
exige hablar de una discontinuidad entre lo organico-bioldgico y lo psiquico. Ahora
bien, si nos despegamos de esa cosmologia biologicista freudiana, podemos rescatar una
idea capital, que va a ser formulada en la pagina siguiente (p.37, segundo parrafo) a
modo de hipotesis bajo los siguientes términos: «todas las pulsiones quieren reproducir
algo anterior». Es decir, que hay una inercia de la vida psiquica, que tiene que ver con
que algo, que alguna vez se produjo, tiende a la reproduccion de su estado anterior. Una
reproduccion del estado anterior, que tiene como objetivo la disminucion de las
excitaciones internas hasta lograr una reduccion que posibilite que el principio de placer
se establezca o que éste vuelva a tomar a su cargo el funcionamiento general del
psiquismo.

Pero esto, que tiene que ver con el modo de funcionamiento de lo pulsional, que no va a
la busqueda de un objeto exterior ni del conocimiento, sino a la busqueda de lo idéntico
o al reencuentro de lo ya existente, Freud -para darlo mayor consistencia y porque su
pensamiento se encuentra fuertemente atraido (véase, en el tercer parrafo de la p.36, su
expresion: “enseguida nos vienen a la mente”) por una vision cosmoldgica de tipo
bioldgico- lo va a situar a través de una fundamentacion basada en unos argumentos
extrapoladores, por mas que sean empleados de modo metaférico o simplemente para
corroborar lo que aparece en el orden psiquico: «fendémenos de la vida animal que
parecen corroborar el condicionamiento historico de las pulsiones. Ciertos peces
emprenden en la época del desove... muchos bidlogos interpretan que no hacen sino
buscar las moradas anteriores de su especie... Lo mismo es aplicable —se cree- a los
vuelos migratorios de las aves de paso... en los fenomenos de la herencia y en los
hechos de la embriologia tenemos los maximos documentos de la compulsion de
repeticion en el mundo orgéanico» (p.36-37).

De todos modos, el propio Freud —tanto antes de desplegar esta argumentacion, como
nada mas terminarla- se extrafia y se objeta la idea del siguiente modo: «Esta manera de
concebir la pulsion nos suena extrafia; en efecto, nos hemos habituado a ver en la
pulsion el factor que esfuerza en el sentido del cambio y del desarrollo, y ahora nos
vemos obligados a reconocer en ella justamente lo contrario» (p.36 al inicio del tercer
parrafo) y de esta otra manera: «No puede dejar de considerarse aqui, es verdad, una
sugerente objecion basada en la idea de que junto a las pulsiones conservadoras, que
compelen a la repeticion, hay otras que esfuerzan en el sentido de la creacion y del
progreso» (p.37 al inicio del segundo parrafo). Una extrafieza y una objecion por parte
de Freud que tendria que ir acompafniada de una precision fundamental, como es la de
que esos dos aspectos (véase: la pulsion en cuanto motor del crecimiento psiquico y la
pulsidon en cuanto fuerza conservadora, que tiende o compele a la repeticion de lo
idéntico) son dos caras de la misma moneda o de la propia pulsion con su doble modo
de funcionamiento. Pero Freud no repara en ello, sino que a lo méximo sugiere que se
trata de pulsiones distintas (“junto a las pulsiones conservadoras... hay otras”) y
contrapuestas. Y es que, como ¢l mismo confiesa, no puede resistir la tentacion que se
le ofrece al ver en la pulsion este movimiento a reproducir o repetir algo anterior, por

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 30
www.revistaalter.com



mas que pueda sonar a algo de tipo mistico, dado el caracter globalizador y universal
que Freud se empefia en dar a este movimiento de lo pulsional intrapsiquico, al
colocarlo en el ser vivo en general: «no resistimos la tentacion de seguir hasta sus
ultimas consecuencias la hipotesis de que todas las pulsiones quieren reproducir algo
anterior. No importa si lo que de esto saliere tiene aire de “profundo” o suena a algo
mistico» (p.37, segundo parrafo).

Llevado por esa tentacion Freud se despefia por afirmaciones ante las cuales luego tiene
que dar marcha atrés, bien reflexionando («Pero reflexionemos: jeso no puede ser asi!»,
p-39 al inicio del segundo parrafo), bien haciendo un alto en el camino («Pero hagamos
un primer alto aqui, y preguntémonos si todas estas especulaciones no carecen de
fundamento», p.40-41). Afirmaciones como las que subrayan la naturaleza totalmente
conservadora de las pulsiones: «No podemos llegar a otras conjeturas acerca del origen
y la meta de la vida si nos atenemos a la idea de la naturaleza exclusivamente
conservadora de las pulsiones» (p.38 al final) y que proceden del hecho de que Freud se
ha metido en el embrollo que corresponde a ese “conjeturar” sobre el origen y el
objetivo de la vida misma, cuando su practica so6lo le permite o le da derecho a hablar
con rigor del funcionamiento de lo intrapsiquico.

Efectivamente Freud, al no resistir la tentacion, se nos ha colocado en un plano
trascendentalista y mistico o -lo que llama J.Laplanche (en su articulo  «La soi-disant
pulsion de mort: une pulsion sexuelle» en Entre séduction et inspiration: I’homme,
PUF, 1999, p.195)- en el plano de “una especulacion metabiologica 'y
metacosmologica”, ya que nos habla del “ser vivo elemental” y de «la historia evolutiva
de nuestra Tierra y de sus relaciones con el Sol» (p.38 casi al inicio), en cuyo marco
«todo lo vivo muere, regresa a lo inorgénico, por razones internas, no podemos decir
otra cosa que esto: La meta de toda vida es la muerte; y, retrospectivamente: Lo
inanimado estuvo ahi antes que lo vivo» (p.38 al final del primer parrafo).

Plano metabioldégico v metacosmologico desde el cual va a plantear v establecer la
oposicidn entre pulsiones de vida y pulsiones de muerte: «Son las genuinas pulsiones de
vida; dado que contrarian el propoésito de las otras pulsiones (proposito que por medio
de la funcién lleva a la muerte), se insinia una oposicion entre aquellas y estas,
oposicién cuya importancia fue tempranamente discernida por la doctrina de las
neurosis» (p.40 al centro del segundo parrafo). Oposicion que se desprende del
planteamiento en el que le va colocando su consideracién de tipo metabiologico, en la
que de un lado estd: «Bajo esta luz, la importancia tedrica de las pulsiones de
autoconservacion... cae por tierra; son pulsiones parciales destinadas a asegurar el
camino hacia la muerte» (p.39, primer parrafo); y de otro lado tenemos: «Bajo una luz
totalmente diversa se situan las pulsiones sexuales, para las cuales la doctrina de las
neurosis [atencion a este mezclar por parte de Freud un plano con otro, porque “la
doctrina de las neurosis” no tiene nada que ver con la consideracion de tipo
metabiologico, que estd desarrollando en este momento de su texto] ha reclamado un
estatuto particular. No todos los organismos... Algunos de ellos (las células germinales)
conservan probablemente la estructura originaria de la sustancia viva... Asi, estas
células germinales laboran en contra del fenecimiento de la sustancia viva... Las
pulsiones que vigilan los destinos de estos organismos elementales que sobreviven al
individuo... constituyen el grupo de las pulsiones sexuales. Son conservadoras en el
mismo sentido que las otras... pero lo son en medida mayor... pues conservan la vida
por lapsos mas largos» (p.39, segundo parrafo y p.40, primero y segundo parrafo).

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 31
www.revistaalter.com



Esas pulsiones sexuales reciben a continuacion, en el texto de Freud, el apelativo de
“pulsiones de vida” en oposicidn a las otras pulsiones que tienen la funcion de llevar a
la muerte. Ahora bien, en este texto de Freud y en concordancia con lo sefialado
(cf.p.199) por J.Laplanche en su articulo tltimamente citado, no se trata exactamente de
la pulsion de muerte, sino de la oposicion entre unas pulsiones, denominadas ya ahora
“pulsiones de vida” (aunque también llamadas una y otra vez “pulsiones sexuales”), y
otras, es decir, entre dos tipos de pulsiones. Pero ;es que estas fuerzas pulsionales son
realmente pulsiones en el sentido estricto del término o se trata més bien de instintos, es
decir, “de ciertos modos generales de comportamiento, que estan predeterminados en
relacion con su pasado y con sus fines” -tal y como se desprende de la descripcion de
Freud al final de la p.39 y al inicio de la p.40-? ;Acaso Freud al apoyarse en esas
consideraciones (como son la de “materia inanimada” en p.38 y la del escenario
mitologico de Aristofanes en p.56) no estd estableciendo una vez mas una contigiiidad
entre el orden de lo bioldgico y el orden de lo intrapsiquico? ;Es que esa epistemologia
de la contigiliidad es lo que define la obra freudiana o lo que la define es mas bien una
epistemologia de la discontinuidad?

A este respecto, hay que decir y es pertinente tener en cuenta que, si bien lo que da
especificidad a la obra de Freud es su epistemologia de la discontinuidad (que puede
esquematizarse en “la idea del pensamiento inconsciente”, que nos plantea que el sujeto
esta determinado/movido por pensamientos que €l no produjo, porque provienen de otro
lado o de otras escena, es decir, del otro), sin embargo Freud y/o su texto estd
permanentemente tensionado con el problema del fisicalismo, que da una apoyatura
biologica a todo lo que es del orden de la representacion. Lo cual, por otra parte, tiene
su razon epistémica, ya que lo que dominaba antes de Freud era el idealismo y ¢l trataba
de producir un salto o una ruptura en relaciéon con ese idealismo preexistente en
psicologia y en el pensamiento filosofico. En ese sentido, el fisicalismo suponia un gran
avance, pero esa propuesta fisicalista (por mas que esté rondando siempre a través, por
ejemplo, de la psiquiatria biologicista o de la psicologia empirista) hoy resulta muy
insuficiente para dar cuenta de la materialidad psiquica. Materialidad cuya proveniencia,
ya desde la aportacion de J.Lacan, se hizo pasar desde lo bioldgico a lo lingiiistico con
el significante. Pero como la clinica psicoanalitica, a través especialmente de lo
compulsivo, hace que nos topemos con aquello (véase: vivencias) que escapa al
lenguaje y/o al significante, eso nos impone el tener que subrayar una y otra vez que el
aparato psiquico, al procesar lo que ingresa en ¢€l, no necesariamente cuenta con un
sujeto para significar eso, tanto mas cuanto que de entrada no esta presente ese sujeto y,
por tanto, se van a producir pensamientos sin que haya un sujeto que lo registre. De ahi
que se pueda hablar de “pensamientos no pensados” por un sujeto v de que en el
psiquismo nos encontremos con elementos que no son del orden del sujeto y que, sin
embargo, le son impuestos compulsivamente. Situacion que clasicamente en el
psicoanalisis se ha remitido al planteamiento del deseo inconsciente, llevado a la
practica o actuado por un sujeto opuesto al sujeto que uno es conscientemente, sin
percatarse que de esa manera se estaba resubjetivando al inconsciente.

Pero volvamos a esa interrogacion sobre si Freud se mueve sobre una epistemologia de
la contigliidad entre lo biolégico y lo psiquico o, por el contrario, sobre una
epistemologia de la discontinuidad. Y, a ese proposito, se puede afirmar que -en
relacion con este texto y de modo especial con todo este pasaje del capitulo V- lo que
impera es una clara contigiiidad, a pesar de que hay un momento (que se inicia al final
de la p.40, cuando Freud se impone el hacer un alto en el camino), en el que parece que

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 32
www.revistaalter.com



Freud se va a resituar respecto de lo que estaba sosteniendo o defendiendo, como lo ha
hecho otras veces en determinados momentos de su obra que se pueden considerar
como auto-llamadas al orden.

Ciertamente ese “alto aqui” parece una llamada al orden, porque entra a establecer una
diferenciacion entre “el reino animal y vegetal” y “el ser humano”, ya que «Es seguro
que en el reino animal y vegetal no se comprueba la existencia de una pulsion universal
hacia el progreso evolutivo» (p.41, primer parrafo), mientras que «A muchos de
nosotros quiza nos resulte dificil renunciar a la creencia de que en el ser humano habita
una pulsion de perfeccionamiento que lo ha llevado hasta el actual nivel... de
sublimacioén ética» (p.41, segundo parrafo). Diferenciacion que sin duda podria llevar a
Freud a resituarle en su terreno o en el campo especifico de lo pulsional intrapsiquico,
pero que no va a ser asi, porque nada mas enunciarlo contraargumenta con un tajante
«yo no creo en una pulsion interior de esa indole y no veo ningiin camino que permitiria
preservar esa consoladora ilusion. Me parece que la evolucidon que ha tenido hasta hoy
el ser humano no precisa de una explicacion diversa que la de los animales» (p.41,
segundo parrafo).

Es mas, seguidamente va a exponer que ese perfeccionamiento sélo “se observa en una
minoria de individuos humanos” y que es fruto o efecto de “la represion de las
pulsiones” (p.41 al final), una idea que paraddjicamente no va a ser considerada como
algo que especifica y diferencia radicalmente al ser humano del mundo inorgéanico y
animal, por mas que sobre esa represion «se edifica lo mas valioso que hay en la cultura
humanay (al inicio de la p.42), ya que se trata en realidad de algo necesario e impuesto
en la propia dinamica de la pulsion, del mismo modo que en el reino animal y vegetal
hay “una orientacion... incuestionable” hacia el progreso evolutivo (p.41, primer
parrafo).

Y hay que recogerlo del texto freudiano de ese modo, porque aunque en sus palabras no
se afirme lo de “necesario o impuesto”, sin embargo su discurso se mueve por esos
derroteros o en esa onda, puesto que aqui aparece abiertamente el Freud (que volvera a
presentarse en su texto de 1930 El malestar en la cultura) que se queja de que no haya
satisfaccion pulsional plena, pues ese camino «es obstruido por las resistencias en virtud
de las cuales las represiones se mantienen en pie» (p.42, primer parrafo) y eso es lo que
«engendra el factor pulsionante, que no admite aferrarse a ninguna de las situaciones
establecidas» (p.42), asi como lo que nos impone el avanzar a la fuerza por ahi, pero sin
poder dejar de marchar ni de conseguir el fin: «y entonces no queda mas que avanzar...
sin perspectivas de clausurar la marcha ni de alcanzar la meta» (p.42). Lo cual genera
una «aparente pulsion de perfeccionamiento, que en modo alguno podemos atribuir a la
totalidad de los individuos humanos» (p.42).

De ahi que Freud concluya este capitulo sefialando que “no podemos admitir esa pulsion
de perfeccionamiento”, por mas que se nos presente de manera sustitutiva a través del
«afan del Eros por conjugar lo organico en unidades cada vez mayores» (p.42, segundo
parrafo). Idea (la del afan del Eros) que anticipa lo que va a desarrollar més adelante
sobre ese Eros grandioso y mitico que, precisamente por vicariar o representar la
presencia persistente de los mecanismos bioldgicos autoconservativos, va a ocultar o va
a impedir tomar en consideracion los aspectos destructores y desestabilizadores de lo
pulsional en el yo o en el aparato psiquico, constituido desde y por la dinamica
pulsional, que el otro implanta a través de los cuidados para la supervivencia.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 33
www.revistaalter.com



Capitulo VI

Freud comienza este capitulo poniendo el acento en la “tajante oposicion... entre
pulsiones yoicas (de muerte) y pulsiones sexuales (de vida)”, lo que reitera la idea,
sefalada por J.Laplanche y anteriormente citada, de que este texto lo que plantea no es
exactamente la pulsion de muerte sino la oposicion de las pulsiones de vida y de muerte,
es decir, la oposicion de dos tipos de pulsiones.

Ahora bien, es cierto que Freud nada mas enunciarlo lo somete a cuestionamiento,
puesto que plantea que esa conclusion «resultard sin duda insatisfactoria en muchos
aspectosy», afadiendo al instante: «aun para nosotros mismos» (p.43 casi al inicio del
primer parrafo), afiadido que permite comprender mejor la frase que presenta casi al
final de ese largo parrafo diciendo lo siguiente: «si todo nuestro edificio conceptual
hubiera de revelarse erroneo, lo sentiriamos como un alivio». Afirmacion que de alguna
manera indica —a mi parecer- que Freud esta construyendo su edificio, mas empujado
por el objeto de estudio que por lo que le pide el cuerpo (segun la expresion que tanto se
usa coloquialmente). Y es que -tal como aparecia al final del capitulo anterior y como
también emerge en otros textos freudianos (véase: El malestar en la cultura, El
porvenir de una ilusion, etc.)- hay un cierto Freud que se rebela contra la frustracion
de lo pulsional o contra la represion de las pulsiones'”, cuando el malestar en la cultura
no lo provoca realmente la represion sino la falta de contenciéon de lo pulsional
desligado, que se conecta estrechamente con lo subrayado con frecuencia por
S.Bleichmar en el sentido de que el propio lenguaje o el orden simbolico deja siempre
escapar lo que constituye la materialidad de la vivencia humana, ya que ésta no puede
ser capturada enteramente por el lenguaje y, por tanto, no se deja reordenar o significar
integramente en el “apreés-coup”.

De todos modos, ese cuestionamiento de Freud tampoco se presenta suficientemente
esclarecido desde el momento en que, para una cuestion que procede directamente de lo
que la clinica psicoanalitica le ha hecho observar, como es la compulsion de repeticion
(a la que no deja de hacer referencia al final de este primer parrafo: «la compulsion de
repeticion perderia el significado que se le atribuye» indicando asi que esa es la cuestion
o el tema de fondo que le guia y del que tiene que dar cuenta), tiene que recurrir a hablar
del «curso evolutivo de la sustancia viva» (p.43 casi al centro) y a echar mano una vez
mas de “la ciencia biologica”, cuando €l por otro lado plantea las cosas en unos
términos, en los que lo que esta en juego es nuestro modo habitual de pensar (“Estamos
habituados a pensar asi”, p.44), las consolaciones que nos damos (“Quiza nos indujo a
esto la consolacion implicita en esa creencia”, p.44) y las creencias con que nos
movemos (“esta creencia en la legalidad interna del morir acaso no sea sino una de las
ilusiones que hemos engendrado para soportar las penas de la existencia”, p.44), un
terreno en el cual no parece muy factible que sea la ciencia bioldgica la que nos ilumine.
No obstante, Freud no deja de recurrir a ella: «Por eso debemos acudir sin falta a la
ciencia bioldgica para someter a examen esta creencia» (p.44 al final del primer
parrafo).

Pues bien, ;qué es lo que se deduce por parte de Freud de ese acudir suyo al campo de
las experimentaciones bioldgicas? Lo que Freud concluye es que —a pesar de que la
ciencia biologica parece probar que el ser vivo tiende a mantenerse en vida- el viviente

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 34
www.revistaalter.com



viene después del no-viviente y, en consecuencia, el viviente no puede sino tender a la
muerte, con lo cual se puede mantener lo que ¢l presuponia o ese presupuesto del que
partia, ya que: «Si abandonamos el punto de vista morfoldgico, a fin de adaptar el
dinamico, puede resultarnos por completo indiferente que se demuestre o no la muerte
natural de los protozoos... Las fuerzas pulsionales que quieren transportar la vida a la
muerte podrian actuar también en ellos desde el comienzo [ahi estd para Freud la clave
de que, como al comienzo la materia era inanimada o sin vida, a ello se tiende
originariamente], y no obstante, su efecto podria encontrarse tan oculto por las fuerzas
de la conservacion de la vida que su demostracion directa se volviera muy dificil» (p.48
al centro del segundo parrafo.

Una argumentacion que -por una parte- deja de lado enteramente ese haber acudido a la
biologia experimental, puesto que se recurre a unas fuerzas pulsionales mas bien
hipotéticas y puramente metafisicas, y —por otra- se trata de un argumento que (como
seiala J.Laplanche en su articulo ya mencionado, p.199, nota 9) Freud mismo habia
desechado en Introduccion del narcisismo por ser puramente especulativo y por
conducir “a ninguna parte”: «También podria ser que la energia sexual, la libido —en su
fundamento ultimo y en su remoto origen-, no fuese sino un producto de la
diferenciacion de la energia que actiia en toda la psique. Pero una aseveracion asi es
intrascendente. Se refiere a cosas ya tan alejadas de los problemas de nuestra
observacion... Con todas esas especulaciones no llegamos a ninguna parte» (v.XIV,
p.76-77).

Ahora bien, en la medida en que Freud da ese paso, esto es, en la medida en que se va a
servir ahora de un argumento puramente especulativo, que ¢l ha podido y sabido
desechar en otro momento, eso no se hace sin consecuencias o sin que conlleve ciertas
modificaciones de tipo estructurales, que aqui se presentan bajo la modalidad de aplicar
directamente el nuevo principio o la nueva division entre pulsiones de muerte y
pulsiones de vida (sobre la que Freud afirma, en p.48 al final del tercer parrafo, que
«queda en pie y recupera su valor») a todo el desarrollo anterior sobre la teoria de la
libido. Y, cuando hablo de aplicar directamente, me estoy refiriendo de modo explicito
al hecho de una aplicacién sin mas, o sea, sin las precisiones o discriminaciones
capitales que estan en juego, de tal modo que Freud hace recubrir su propia concepcioén
de la vida sexual o pulsional por la concepcidn procedente del Eros de los poetas y
filosofos: «De tal suerte, la libido de nuestras pulsiones sexuales coincidiria con el Eros
de los poetas y filosofos, el Eros que cohesiona todo lo viviente... En este punto se nos
ofrece la ocasion de abarcar panoramicamente el lento desarrollo de nuestra teoria de la
libido» (p.49 casi al final).

De ese modo, Freud se entrega a una vision panoramica o global que, por principio, deja
de lado lo preciso (concebido aqui por Freud bajo la idea de un “lento desarrollo”) y que
va a hacer intercambiable o semejante con lo que sin embargo no es asi para nada, pues
resulta que entre la psicosexualidad descrita y conceptualizada en la primera edicion de
los Tres ensayos de teoria sexual y la pulsion de vida, entendida aqui como el Eros, las
diferencias son tan significativas que la una se contrapone a la otra. En efecto, mientras
que la planteada en los Tres ensayos de 1905 (a cuyo texto aqui hay que acudir
necesariamente, porque Freud va a echar mano més adelante, en la p.56, del mismo mito
de Aristofanes, que habia empleado en los Tres ensayos, si bien alli para contraponer
su propia concepcion de la psicosexualidad a la perspectiva ofrecida por ese mito, al
contrario de lo que sucede aqui, en donde el mito es traido a colacion para apoyarse en

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 35
www.revistaalter.com



¢l y plantearle como el modelo originario y el prototipo de Eros, a pesar de los
argumentos epistemoldgicos que hay en contra y que Freud sefiala pero a la vez se los
salta: «Es verdad que hallamos una hipotesis asi en un sitio totalmente diverso, pero ella
es de naturaleza tan fantastica —por cierto, mas un mito que una explicacion cientifica-
que no me atreveria a mencionarla si no llenara justamente una condicidon cuyo
cumplimiento anhelamos. Esa hipdtesis deriva una pulsion de la necesidad de
restablecer un estado anterior», p.56, primer parrafo) es autoerdtica, estd troceada, es
fantasmatica, su unico objetivo es el de la llamada “satisfaccidén inmediata” y no tiene
consideracion alguna por el objeto; por su parte, el Eros es sintesis y aspiracion a la
sintesis, esta totalmente orientado hacia el objeto total, su objetivo es el de mantenerle y
expandirle, etc. Y es que la aspiracion del Eros -segun el mito de Aristofanes, al que
Freud aqui hace referencia para que su propio anhelo (el de Freud mismo: “cuyo
cumplimiento anhelamos™) se cumpla- es la de «fusionarse en un solo ser» (p.56 al
final).

De todos modos, en ese recorrido panoramico Freud deja caer algunas consideraciones
que quizd merezcan alguna atencion, como —por ejemplo- su renovada insistencia (a
pesar de lo conceptualizado en Introduccion del narcisismo) en considerar al yo en
cuanto «el reservorio genuino y originario de la libido» (p.50 al final), que comporta un
pensar al yo como presente de entrada en el sujeto infantil y que le conduce a seguir
manteniendo como valida «la vieja formula segun la cual la psiconeurosis consiste en
un conflicto entre pulsiones yoicas y pulsiones sexuales» (p.51, primer parrafo), una
férmula que sitia el conflicto psiquico entre lo autoconservativo y lo sexual, como lo
han seguido planteando Anna Freud, la “Ego-Psychology” y la “Self-Psychology”. No
es de extrafiar, entonces, que “la neurosis de transferencia” sea planteada como «el
resultado de un conflicto entre el yo y la investidura libidinosa de objeto» (p.51 al final
del primer parrafo). Con lo cual no s6lo yo y objeto quedan necesariamente
contrapuestos y separados (siendo asi muy dificil el pensar al yo en cuanto objeto
totalizado o en cuanto objeto de amor), sino que la neurosis de transferencia es pensada
en cierta manera bajo la Optica de lo que se describe en Introduccion del narcisismo
como caracteristico de las psicosis.

Ahora, si bien es cierto que la frase en cuestion (la de p.51 al final del primer parrafo)
nada precisa, se podria entender en el sentido de que el yo se opone a la investidura de
objeto, considerado éste como de tipo erdtico-incestuoso, pero entonces ;coOmo cuadra
ese yo, represor de la investidura libidinosa, con el yo que acaba de describirse (al inicio
de la p.51) como el “mas encumbrado de los objetos sexuales”? Y es que cuando las
afirmaciones no son suficientemente precisas, éstas se prestan a cualquier
interpretacion, aunque Freud nos sale al paso de este argumento al hablar de «el atraso
en que se encuentra el analisis del yo» (p.52, primer parrafo). Un atraso que pasa a ser
“oscuridad” (p.52 al inicio del segundo parrafo) en el tema de “la doctrina de las
pulsiones”, situacion que permite entender algo las confusiones en las que Freud se
mueve a continuacion al hacer equivalentes “amor” y “ternura”, al igual que “odio” y
“agresion”, asi como “el apoderamiento” y “la aniquilacion del objeto” (p.52, segundo
parrafo).

Unas confusiones que le conducen a defender a la vez (en p.53) tanto un “sadismo
originario” y un “masoquismo originario”, si bien no son puestos en articulacion el uno
con el otro, sino que se les describe a cada uno por su lado, siendo considerado el
masoquismo originario como algo mas hipotético (tal y como se desprende de la

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 36
www.revistaalter.com



formulacion empleada por Freud: «podria haber también un masoquismo primario»,
p.53 al final, mientras que la tesis del sadismo originario sigue vigente € imperante,
hasta el punto de imponer ciertas formulaciones que parecen tautoldgicas, como ésta:
«una vuelta de la pulsion desde el objeto hacia el yo no es en principio otra cosa que la
vuelta desde el yo hacia el objeto que aqui se nos plantea como algo nuevo» (p.53).

No obstante, en ese discurso freudiano aparece una distincion que, si bien no es puesta
de relieve claramente, sin embargo es importante clinicamente hablando. Me refiero a la
diferenciacion entre el sadismo como perversion, descrito por Freud en estos términos:
«un componente sadico en la pulsion sexual... puede volverse autonomo y gobernar, en
calidad de perversion, la aspiracion sexual integra de la persona» (p.52, segundo
parrafo) y el sadismo «como pulsion parcial dominante, en una de las que he llamado
organizaciones pregenitales» (p.52, segundo parrafo), en cuyo caso no hay que hablar
de perversion, porque no se trata de un destino del sujeto'®, en el que esta operando “la
aspiracion sexual integra de la persona”.

Precisada esa diferenciacion, retomamos el hilo del discurso de Freud y ahi nos
encontramos con que, al constatar ¢l mismo que se lia con lo del sadismo y del
masoquismo, puesto que —por un lado- el masoquismo es pensado como «un retroceso
a una fase anterior... una regresion» (p.53) y —por otro lado- «podria haber también un
masoquismo primario» (p.53 casi al final), entonces hace un giro argumental o, mejor,
de contenidos diciendo: «Pero volvamos a las pulsiones sexuales conservadoras de la
vida» (p.54 al inicio). Y ahi lo se le impone es la confusion entre “vida animica” y “vida
nerviosa en general” (p.54 casi al final del primer parrafo), asi como entre “la
reproduccidon genésica” y “las pulsiones sexuales” (p.55, segundo parrafo). Lo que le
conduce a colocar al “principio de placer” como una “expresion” del “principio de
Nirvana”, entendido éste como «la tendencia dominante... de rebajar, mantener
constante, suprimir la tension interna de estimulo» (p.54 casi al final del primer
parrafo), una formulacion un tanto chocante por no decir contradictoria, ya que se hace
equivalente la busqueda de la constancia con el suprimir por entero la tension.

Pero lo més significativo es que ese planteamiento le conduce a pensar que la pulsion de
muerte esta regida por “el principio de Nirvana” o a pensar que ese principio es subdito
de la pulsion de muerte, lo que viene a ser lo mismo, porque en ambas circunstancias se
trata de considerar que la meta de la pulsion de muerte es la de conducir la inquietud o
la tarea de la vida a lo inorgénico. Lo cual comporta, dada esa «aspiracion mas universal
de todo lo vivo a volver atras, hasta el reposo del mundo inorganico» (p.60, tercer
parrafo), el colocar lo pulsional en el orden vital o en lo adaptativo.

Y ya, para terminar este capitulo VI, merece la pena poner en relacion el hecho clinico
de la compulsion de repeticion con el hecho de la teorizacion compulsiva a la que Freud
se entrega, ya que se ve empujado a ciertas afirmaciones como la siguiente: «cada cual
esta dominado por preferencias hondamente arraigadas en su interioridad, que, sin que
se lo advierta, son las que se ponen por obra cuando se especulay (p.58 al centro del
primer parrafo).

Ha sido una vez mas J.Laplanche el primero en sefialar esa relacion cuando en su obra
de 1970 Vida y muerte en psicoanalisis afirmaba a lo largo de las p.148-149 (cf.
edicion de 1973 en Amorrortu) lo siguiente: «Entre todas las grandes compulsiones del
pensamiento que resurgen periddicamente en la creacion freudiana, la pulsion de muerte

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 37
www.revistaalter.com



es el derivado mas esplendente y quizas el que los reune a todos. ;Como no notar,
después de Jones, los rasgos manifiestos de este Zwang?... Esta hipoétesis... formulada
sin reticencias, con argumentos de todo orden, tomados a menudo de dominios ajenos a
la clinica psicoanalitica, pidiendo socorro a la biologia, la filosofia, la mitologia... nos
es presentada bajo el manto de una argumentacion muy “liberal”: el derecho de cada
uno de dar rienda suelta a su pensamiento, la soberana libertad de filosofar y sofiar...
Sin embargo, el Zwang no tardara en manifestarse, el ensuefio metafisico se convierte
en dogma, no sélo para el propio Freud sino también frente a sus discipulos:

“En un principio habia presentado estas concepciones con el Unico propdsito de ver a
donde me llevaban, pero con el correr de los afios han adquirido tal dominio sobre mi
que ya no puedo pensar de otra manera” (S.Freud, El malestar en la cultura, v.XXI,
p.115)».

Una relacion (la de la conexién entre el concepto desarrollado o el contenido y la
teorizacion compulsiva o la forma) que aparece bien a las claras, no solamente en el
parrafo citado anteriormente por mi parte (o sea, el de la p.58, sino en el parrafo tercero
de esa misma pagina, cuando Freud afirma: «advirtamos bien que la incerteza de nuestra
especulacion se vio aumentada en alto grado por la necesidad de tomar préstamo a la
ciencia bioldgica», asi como en la nota 27 de la p.59, de la cual emergen didfanamente o
sin necesidad de interpretacion alguna, estas dos ideas:

1) la salida a las aporias o callejones sin salida, en los que se va metiendo la teorizacion
freudiana es encontrada a través, no de lo que la clinica psicoanalitica exige, sino de lo
que la pura especulacion plantea: «La especulacion busca entonces resolver el enigma
de la vida mediante la hipodtesis de estas dos pulsiones que luchan entre si desde los
origenes» (al centro de la nota) y «La especulacion convirtidé esta oposicion en la que
media entre pulsiones de vida (Eros) y pulsiones de muerte» (al final de la nota);

2) lo que esta en debate es “el enigma de la vida” y no el conflicto intrapsiquico. Este
conflicto logicamente va a desaparecer a favor de una oposicion de tipo ontologico-
metafisico, puesto que se trata de algo o bien presente desde los origenes de la especie
humana o bien desde los comienzos de la vida individual por fuera de la historia
singular. Es decir, estamos ante una cosmobiologia en lugar del campo u orden
intrapsiquico, que es al que unicamente da acceso la clinica psicoanalitica'”.

Capitulo VII

En este breve y ultimo capitulo Freud comienza resaltando que sigue sin resolverse o
sin quedar bien esclarecida «la relacion de los procesos pulsionales de repeticion con el
imperio del principio de placer» (p.60 al final del primer parrafo).

Pero, a mi juicio, sigue “irresuelta” esa tarea para €l, porque parte de unos presupuestos
que le obligan a no poder resolverla, pues si bien —por un lado- parte de la idea de que
«la ligazdn es un acto preparatorio que introduce y asegura el imperio del principio de
placer» (p.60 al final del segundo parrafo), -por otro lado- también sostiene que «al
comienzo de la vida no hay otros [se refiere a los procesos primarios], y podemos inferir

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 38
www.revistaalter.com



que si el principio de placer no actuase ya en ellos, nunca habria podido instaurarse para
los posteriores» (p.61 al centro del primer parrafo).

Se trata, por tanto, de unos presupuestos que se mueven en dos 6rdenes distintos de
conceptualizacion, pues si el primero procede de un planteamiento de orden
metapsicologico, en la medida en que toma en consideracion lo pulsional intrapsiquico
y su destino de trasposicion o transcripcion; el segundo se mueve en un plano de tipo
descriptivo-fenomenoldgico puesto que, utiliza un concepto psicoanalitico (“los
procesos primarios”) pero lo coloca por fuera del campo psicoanalitico al darle un valor
meramente cronologico y no metapsicologico, porque toma lo “primario” en el sentido
fenoménico o descriptivo de primero en el orden del tiempo y no en el sentido de la
dialéctica metapsicologica “primario-secundario”, que no remite al orden del tiempo
cronologico sino al modo de funcionamiento intrapsiquico, el uno caracterizado de una
manera y el otro de otra manera diferente.

Es mas, el argumento que Freud emplea se vuelve en su contra, pues del mismo modo
que -segun ¢l infiere- si el principio de placer no estd en los procesos primarios no
puede estar en los secundarios, se puede argumentar entonces que si no estd lo
secundario en relacion con la primario ;como se puede pasar de unos procesos
primarios a unos secundarios? De acuerdo, por tanto, con ese argumento tampoco se
podria dar el pasaje de lo primario a lo secundario, si esto ultimo no estuviera de
entrada. Lo cual invalida su afirmacion de que “al comienzo de la vida animicas no hay
otros procesos que los primarios”.

Freud, pues, se mueve en una permanente contradiccion, que le impide resolver las
tareas que no obstante se impone, lo que hace que su camino de teorizacion y el nuestro,
en continuidad con el suyo, puedan seguir hacia delante, a la vez que en nuestra
situacion eso nos permita ir descubriendo cémo las distintas interrogaciones de Freud,
siempre tan valiosas y atrevidas, quedan a veces abortadas o boicoteadas por perder el
suelo de su objeto de estudio o por pasar de un ambito de estudio a otros ambitos u
objetos sin la delimitacion correspondiente.

Algo que puede constatarse una vez mas en este capitulo final, en el que Freud pasa
(véase: primero y segundo parrafo de la p.60) de la vida intrapsiquica pulsional —en la
que tiene que adquirirse o establecerse la ligazén para que el imperio del principio de
placer se introduzca- al plano de “todo lo vivo” y del “mundo inorgdnico” (tercer
parrafo de la p.60), que le hace deslizarse sutilmente y sin delimitacion hacia “las
sensaciones de placer y displacer” (primero y segundo parrafo de la p.61), que
pertenecen al orden de lo meramente psicobioldgico, que no es equivalente a lo
intrapsiquico pulsional, en el cual o para el cual hablar de un principio de placer es
hablar de un cierto ordenamiento que se ha establecido, pero que puede no establecerse
y, por tanto, ya no es lo mismo “el principio de placer” que “las sensaciones de placer y
displacer”, siempre presentes en todo organismo psicobiologico.

De ahi que pueda decirse por parte de Freud lo que afirma casi al final de la p.61: «el
principio de placer parece estar directamente al servicio de las pulsiones de muertey,
afirmacién que si —por un lado- resulta algo bien contradictorio, porque principio de
placer o ligazén se contrapone a pulsion de muerte o desligazon, -por otro lado y de
alguna manera- se sefiala que la pulsién de muerte se puede imponer haciendo que el
principio de placer, entregado o al servicio de la ligazon, quede sometido al trabajo de

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 39
www.revistaalter.com



desligazon de la pulsion de muerte y, eso es asi, porque el principio de placer no estd de
entrada ni necesariamente en juego en cada sujeto, como si estan operando sin embargo
“las sensaciones de placer y displacer”. Y dado que esas sensaciones pertenecen a todo
organismo psicobiologico o forman parte de su bagaje instintivo, como Freud tiende a
confundir “la vida animica” o intrapsiquica con el organismo psicobiologico (puesto
que no hace la diferenciacion entre ellos), mete las sensaciones de por medio al hablar
de “los procesos de la energia ligada y los de la no ligada” (segundo parrafo de la p.61).
De ese modo, no hay medio de resolver lo que pertenece especificamente al orden
intrapsiquico pulsional, ya que se entromete ahi un otro orden, como es el puramente
psicobiologico.

Pero, como Freud no contempla o no presta atencibn a esa consideracion
discriminatoria, entonces tiene que recurrir a la idea de que hay que «ser pacientes y
esperar que la investigacion cuente con otros medios y tenga otras ocasiones» o de que
hay que admitir «la lentitud con que progresa nuestro conocimiento cientifico» (p.62
para las dos citas).Y, de esa manera, tan genérica y aplicable en toda situacion de
dificultad, parecen disiparse los problemas especificos de su edificacion.

Notas
* Seminario impartido en Madrid y en San Sebastiian durante los afios 2003 y 2004.

' Conviene prestar atencion al hecho de que Freud no va a precisar de donde puede proceder esa
tension, ya que solo la da por supuesta o por una realidad presente con la que hay que contar y
que, en definitiva, remite al «ambito mas oscuro e inaccesible de la vida animica» (casi al final
del segundo parrafo de la p.7). Un “ambito” tanto mas oscuro para Freud cuanto que ¢l no pudo
conceptualizar con precision la pulsionalidad, implantada por el otro adulto y que introduce
necesariamente excesos de cantidades psiquicas (inmetabolizables o inevacuables de entrada),
que es de donde procede el displacer animico.

* Jean Laplanche ha sefialado (en Daniel Widlocher et al. Sexualité infantile et attachement,
Puf, 2000, p.74) a este respecto que el apego estd sostenido por una “comunicacion” o
intercambio de mensajes, que no son de entrada lenguajeros, sino en gran parte innatos. Lo que
se opone a la idea de Freud de que es la via mecanica de la descarga, o sea del llanto
desordenado, lo que adquiere la funciéon de una comprehension mutua.

* Qn significa la cantidad que circula dentro del aparato y que se diferencia de Q, que es la
cantidad que circula por fuera del aparato. Diferenciacion a través de la cual se esta realizando
por parte de Freud —tal y como es precisado por S.Bleichmar (cf. Clinica psicoanalitica y
neogénesis, p.302)- un intento de sefalar que aquello que esta por fuera, al ingresar dentro del
aparato psiquico, toma una cualidad diferente. Lo que no deja de comportar (puesto que
introduce una discontinuidad entre el psiquismo y la realidad exterior) un cierto empefio de
Freud por salir de una teoria mecanicista frente a todo su discurso manifiesto, que se mueve
buscando y estableciendo una continuidad entre lo fisioldégico o lo autoconservativo y lo
pulsional.

* Lo cual es a relacionar con la situacion de lo que no se deja traducir (a diferenciar de los fallos
de la traduccion, inherentes al trabajo traductivo), porque ha sido impuesto abusivamente desde
el otro y, entonces, el sujeto sdlo ha podido vivenciarlo pero no experimentarlo y, por tanto, no
puede retranscribirlo en su sistema psiquico.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 40
www.revistaalter.com



> Pero eso es plantear las cosas desde una perspectiva como muy mecanicista, que no precisa
que, para que haya angustia o se tenga esa capacidad de angustia, se necesita que el sujeto
cuente con un yo o tenga la capacidad yoica de angustiarse, es decir, que se haya constituido
intrapsiquicamente el yo, que es siempre el lugar de la angustia.

% Esa conexion entre “fijacién” y “sufrimiento por reminiscencias” permite plantear y precisar
que el trabajo psicoanalitico de la cura —ante esas fijaciones del sujeto a ciertas inscripciones
que, por ser un efecto de traumatismos no metabolizables, circulan por el psiquismo sin estar
retranscriptas en el inconsciente y por tanto obligando al sujeto a la repeticion insistente- en
lugar de echar mano de una construccion, que va de la teoria general a lo particular, o de una
interpretacion simbolica, que va de lo particular a lo general, tendria que llevarse a cabo término
a término o de lo particular en lo particular, en la medida en que ciertas representaciones
funcionan en el psiquismo no como detalles pertenecientes a un todo, sino como fragmentos (al
modo de reminiscencias) que, desgajados del todo al que pertenecieron, no remiten al todo y
circulan como algo independiente y en si mismos, provocando sufrimiento psiquico.

7 Renuncia pulsional que, por cierto, aqui Freud de manera bien perspicaz y acertada nos sitia
muy unida y muy cercana a lo que ¢l llama “satisfaccion de un impulso”, como si fueran dos
momentos necesariamente muy entrelazados, a la vez que distintos en «el modo de trabajo del
aparato animico», segin decia al comienzo de toda esta descripcion sobre el juego infantil
(véase: p.14, segundo parrafo). Lo que da una cierta idea de como lo pulsional se implanta por
parte del otro a la vez en cuanto que desligado (o entregado al ejercicio pulsional directo que
opera en el inconsciente) y en cuanto que ligado por el amor narcisista del otro para con el
sujeto infantil.

¥ Situacion que —como sefiala con gran precision S.Bleichmar en Clinica psicoanalitica y
neogénesis, p.293- «no es sino un recorte en el devenir del sujeto ya constituido».

’ Fenomeno que, por cierto, no acaba de ceiiir bien, porque su planteamiento es de tipo mas bien
mecanicista, esto es, de afirmar y partir de un principio o de una causa, que hay que hipotetizar
porque viene requerido por la fuerza de los hechos, pero que no cuenta con aquellos elementos
conceptuales que le permitan fundamentar rigurosamente ese planteamiento, como seria en este
caso el que lo pulsional proviene o esta originado por el otro y eso comporta que el objeto de la
pulsion no es un objeto subjetivo o que el sujeto lo produce desde si mismo o en relacion con su
deseo, sino que tiene existencia independiente del sujeto, una existencia material independiente
de que el sujeto se la apropie o no y, por tanto, es algo mas “originario” y “elemental” en la
medida en que precede al establecimiento del sujeto.

' Denominada por J.Laplanche “la transferencia plena”, a la que ¢l opone “la transferencia en
vacio”, esto es, una transferencia que no ha sido llenada por tal o cual imago inexpulsable. Una
oposicion que permite reinstaurar la transferencia originaria, caracterizada por el
desdoblamiento del otro o por la presencia de la alteridad inconsciente y ajena en el otro.

"' Sefialemos de pasada que esta defensa, la de la “proyeccion”, consiste en desplazar lo
pulsional interno a lo externo o al exterior, cuyo ejemplo primordial es la fobia, en cuyo caso la
pulsion es atribuida a un animal que puede ser encontrado en el mundo exterior y que por eso
mismo se puede evitar o defenderse ante ¢l. Y en la medida en que es una defensa, que aparece
en los inicios de la constitucion del aparato psiquico, puede ser planteada como precursora y
marca de la presencia de una defensa mas estructurante, como es la represion. Pero a la vez
también es la que puede impedir que se establezca la represion, como sucede cuando se recurre
a esa defensa de manera predominante, lo que da cuenta de que no se ha constituido realmente
la represion, ya que al defenderse asi de manera permanente no se deja que ésta se constituya.

12 . . , . . , . , .
Si bien eso es segun el planteamiento de Freud, quien esta confundiendo asi las sensaciones
de orden psicobiologico, marcadas por la inmediatez de la sensacidon misma, con un principio de

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 41
www.revistaalter.com



orden intrapsiquico pulsional, marcado por la mediacion de la ley, véase por la mediacion del
yo que pone orden y da sentido.

Y de ahi, por cierto, su pesimismo que hay que denunciar, psicoanaliticamente hablando.

'* Lo que remite a la cuestion del “perverso polimorfo”, sefialado en los Tres ensayos, que no
hay que confundir con la perversion en cuanto destino del sujeto y, por tanto, no procede
asignarla al sujeto infantil, en cuya situaciéon sélo podria hablarse de perversion una vez
constituido el sujeto psiquico.

"> En definitiva, Freud liquida la idea de sexualidad ampliada en/con el segundo dualismo
pulsional, al plantear la pulsion de muerte de un modo metafisico, esto es, como instinto de
retorno a lo inorganico. Y no hay que olvidar que en el primer dualismo pulsional se hace
derivar lo pulsional de lo autoconservativo. Es decir, tanto hablar de “pulsiones de vida” (2°
teoria) como de “pulsiones de autoconservacion” (1° teoria) es una contradiccion, porque lo
pulsional es lo que viene a oponerse a la autoconservacion o a la vida adaptativa. Y es que toda
la sexualidad pulsional opera de manera disfuncional atacando precisamente los modos
autoconservativos naturales.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 42
www.revistaalter.com



