ALTER

REVISTA DE PSICOANALISIS
INVESTIGACION Y TRADUCCIONES INEDITAS
www.revistaalter.com

* X ok

ALTER / SEMINARIOS
«Duelo y Melancolia»*

José Gutiérrez Terrazas

Contexto histérico-conceptual de este escrito (publicado en 1917)

En la nota introductoria, que nos ha legado J.Strachey sobre esta obra freudiana, aparece
ésta contextualizada en una cuddruple referencia: la de la Sociedad Psicoanalitica de
Viena, la de la Correspondencia con K.Abraham, la de la tercera edicion de los Tres
ensayos de teoria sexual y la del historial clinico del Hombre de los lobos. Tenemos
ahi una razén mds que suficiente para iniciar este seminario rastreando de cerca esa
contextualizacién.

El borrador final de Duelo y melancolia fue completado el 4 de mayo de 1915, segtin se
lo hace saber Freud a K.Abraham en la carta, que le envia, de esa misma fecha y en
donde le anuncia que «hace un cuarto de hora he acabado mi trabajo sobre la
melancolia» (Sigmund Freud - Karl Abraham Correspondance 1907-1926, Paris,
Gallimard, 1969, p.225). Siguiendo paso a paso esa Correspondencia se puede averiguar
que con anterioridad, mas concretamente el 18 de febrero de 1915, le habia enviado otro
borrador que fue consultado en primer lugar por S.Ferenczi, ya que serd éste quien se
encargue de envidrselo a K.Abraham (ibid., p.215), quien le escribe a Freud el 31 de
marzo de 1915 una carta con un amplio comentario (ibid., p.219-223) sobre su “teoria
de la melancolia”.

Pues bien, esta breve resefia histérica permite subrayar ya de entrada un contexto de
didlogo y discusién de Freud con sus discipulos, cuyo marco de referencia principal era
sin duda la llamada Sociedad Psicoanalitica de Viena, configurada por el grupo que se
reunia todos los miércoles en torno a Freud y en su propio consultorio, en cuyo dmbito
se va a pronunciar el 30 de diciembre de 1914 por parte de Victor Tausk una
conferencia que lleva por titulo el de “Contribuciones a una exposicion psicoanalitica de
la melancolia” (Les premiers psychanalystes. Minutes de la Societé psychanalytique
de Vienne IV 1912-1916, Paris, Gallimard, 1983, p.308-312). En ella Tausk se va a
centrar 1) sobre la relacién de la melancolia con la mania y 2) sobre la melancolia como
un problema del desapego' o alejamiento de la libido.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



Con respecto al primer punto sefiala lo siguiente: el inconsciente parece libre de
decidirse por la una o por la otra, si bien se produce un estado de dnimo diferente,
estado de 4nimo que es una funcién de la investidura libidinal, es decir, de la investidura
de los objetos y de la persona del sujeto. Pero el problema radica en saber sobre en qué
estadio del desarrollo libidinal (véase si corresponde al estadio narcisista o al estadio
auto-erdtico) aparece la enfermedad. Para precisarlo Tausk se basa en dos casos, uno de
los cuales es el de una pintora que cae en una profunda melancolia tras la muerte de su
padre y le vuelve a suceder lo mismo diez y ocho afios después tras la muerte de su
hermana. Esta paciente, en lugar de una fase maniaca, manifest6 maldad, desafio y
agresividad.

De ahi pasa a afirmar que estos pacientes son narcisistas, porque muestran una estima
de si mismos grandiosa, que por cierto se manifiesta bajo la forma de un desprecio de si,
a lo que se acompafia un temor de castigos muy excesivos, que pone al descubierto las
relaciones con el sadomasoquismo, lo que indica que se trata de fantasmas infantiles
puestos en accion o llevados a cabo en un periodo anterior. Ahora bien, ese temor de los
melancdélicos no estd referido o no concierne a la persona en su totalidad, sino que esta
dirigido al cuerpo, lo cual habla de una postura de la libido auto-erdtica, que esté fijada
sobre 6rganos individuales y entonces se hace consciente, conduciendo también a la
demencia precoz, con la que la melancolia tiene relaciones.

A este propdsito Tausk sefala que la diferencia reside en que, en la demencia precoz, el
yo trata de adaptarse a esa posicion auto-erdtica y por medio de la regresion intelectual
intenta conseguir esa fase de la libido; mientras que, en la melancolia, como la
inteligencia permanece intacta y no busca esa adaptacion, se produce la auto-acusacion.
Ahora bien, en los dos casos la libido auto-erdtica (ligada a un dérgano) se hace
consciente, si bien en un caso la regresion se dirige hacia el 6rgano, mientras que en el
otro se produce la condena por parte de la libido narcisista que ha sido preservada. A
ello corresponde el que, en la constitucién narcisista, el sadomasoquismo y el erotismo
anal predominan, mientras que la tendencia a la auto-punicién proviene de la
acumulacién de libido auto-erdtica.

Por otra parte, la mania constituye la huida fuera de una situacion insoportable de auto-
acusacion que conlleva insultos, agresiones, etc. Aqui falta el juicio, porque se permite
todo. Se trata siempre de personas auto-erdticas y narcisistas’, y esa es la razén por la
cual no tienen contacto con el médico.

Por tltimo, sefiala que estas personas han amado realmente, pero inconscientemente”’, y
caen enfermas porque renuncian a los objetos de amor. Esa falta de toma de consciencia
comporta igualmente una falta de formaciéon de la personalidad [véase en términos
metapsicologicos: falta de constitucién de la tdpica] y, por tanto, estd en juego una
libido que no se ha hecho suficientemente consciente y que se desapega. El que sea
diferente la situacién en las personas de edad avanzada se explica por el hecho de que
las personas mds jévenes tienen aun la capacidad de amor de objeto y de la restitucién®.

Esa conferencia dio origen a la siguiente discusion: En primer lugar intervino Otto
Rank, quien hace valer las investigaciones de K.Abraham en el sentido de que la
melancolia y la mania son la expresion de los mismos complejos. Para Rank la aparente
auto-acusacion de estos pacientes, que se expresa en la frase “yo no le he amado
nunca”, deberia ser mds bien comprendida como un intento de acabar con el duelo, o

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 2
www.revistaalter.com



sea, como diciendo de algiin modo “si yo no hubiera amado tanto a esta persona”.
Podria, ademds, subsumirse el temor del melancdlico por su propio cuerpo bajo la
nocién del temor por la muerte, nocién que habria que esclarecer, asi como la conexion
con el narcisismo’.

Un tal Eduard Hitschman es el siguiente en intervenir para indicar que podrian
obtenerse explicaciones por medio de casos menos graves, seflalando que el sentimiento
de no haber sido amado suele estar en relacién con la inferioridad y la fealdad,
escondiéndose tras ello un apegamiento mds antiguo.

El Dr. Nunberg plantea la cuestion (dada la alusién hecha por el conferenciante a
Kraepelin) de si se estd hablando de la melancolia como tal o de la melancolia que
aparece durante otras enfermedades, subrayando que la escritura maniaca de los
pacientes melancélicos podria ser més bien el producto de una demencia precoz.

El Dr.Ludwig Jekels piensa que el orador ha omitido la demarcacién con respecto a
ciertas formas de histeria, que el rechazo de la alimentaciéon estd justificado
generalmente por las ideas de ser indigno y que hay que dudar de que el temor sélo esté
referido al cuerpo del paciente.

El Prof. Freud por su parte comienza sefialando que en la conferencia hay aspectos
novedosos y otros que no lo son para nada. Considera 1) que el criterio esencial para
circunscribir los sintomas y las formas de la enfermedad es el mecanismo, 2) que la
observacion de los casos benignos es la inica que permite delimitar el cuadro y 3) que
esa observacion permite sefialar que no hay més que una Unica melancolia, que tiene el
mismo mecanismo y que deberia ser curable por medio del psicoandlisis.

Continda poniendo de relieve que la melancolia y la mania no son sino dos fases de la
misma enfermedad, tal y como sucede en otras neurosis, como por ejemplo angustia-
fobia, compulsion-lucha de la defensa secundaria o demencia-proceso de curacion.

Por lo demds la melancolia es un intento que ha fracasado por entero, mientras que la
mania es una tentativa secundaria. Los reproches de la melancolia estdn dirigidos a otras
personas, si bien estdn vueltos contra la propia persona.

Cita un caso de remision espontdnea de la melancolia, lo que prueba que es la ocasién la
que determina todo, siendo el afecto del duelo el modelo fisiolégico de la melancolia y
siendo la pérdida de una persona amada la condicién de la melancolia, pero no se llega a
desembarazarse del duelo, porque se trata realmente de un amor inconsciente, tal y
como ha sido sefialado. Mientras que la mania nace de una contradiccién: “Yo no he
amado para nada”, ante lo cual la cuestion estd en saber si se consigue realizar esa
contradiccidn, lo cual depende —y eso si es algo nuevo aportado en la conferencia- de la
cuestion de saber si el individuo consigue abolir su conciencia. Si no lo consigue y
puede continuar a compararse con su ser anterior, permanece melancélico.

Por otro lado, es correcto agrupar a la melancolia con las neurosis narcisistas’, de ahi la
analogia con la demencia precoz.

Por lo que se refiere a la angustia, es la angustia de 6érgano la angustia especificamente
melancélica, mientras que la angustia narcisista deriva naturalmente del complejo de

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



castracion, asi como la angustia del yo provoca graves sintomas tréficos, lo que no
sucede con la angustia histérica, pero es caracteristico de las mujeres melancoélicas el
que sean frigidas, lo que se conecta con el desapego de la libido.

Y termina su intervencion indicando que en las psicosis se trata de trastornos de toda la
libido, en las neurosis solamente de trastornos de la libido de objeto, y en el limite hay
que situar a la paranoia con su lucha contra la eleccién de objeto, lucha que proviene del
narcisismo. Con respecto a los trastornos de la libido estos pueden ser secundarios, sin
embargo la perturbacién del yo no se produce sin una perturbacién relacionada con el
objeto. Lo cual nos da derecho a calificar a los trastornos del yo como libidinales. Esta
dltima idea se termina con una nota al pie de pagina, en la que se dice que Freud
desarroll6 lo que expresa en esta discusion en su trabajo de 1917 “Duelo y Melancolia”.

En la sesion siguiente de la Sociedad Psicoanalitica de Viena, que tuvo lugar el 13 de
enero de 1915 (op.cit.,p.313-315), a pesar o quizd por estar dedicada a las
presentaciones de casos clinicos no aparece alusién alguna a la melancolia, si bien
Freud en su intervencidén va a insistir en la demarcacién entre demencia y paranoia,
sefalando que la paranoia estd dirigida contra la eleccion de objeto homosexual que
procede del narcisismo’, mientras que la demencia puede estar dirigida contra cualquier
eleccion de objeto. Y, por dltimo, que el inconsciente de la neurosis obsesiva es puesto
al desnudo en el proceso de la paranoia.

Por el contrario en la sesién del 3 de febrero de 1915 (op.cit.,p.316-318), dedicada a
breves comunicaciones, la cuestion de la melancolia va a ser de nuevo suscitada por
Victor Tausk, siendo Paul Federn el que recoja el guante lanzado por Tausk y sefiale
que €l encuentra como caracteristico de la melancolia el hecho de que no se manifieste
de un golpe, sino en fases preliminares, pues en un principio el individuo consigue con
frecuencia dominar la depresion a través de un desplazamiento de la libido; asi como el
que se trata de personas insatisfechas, que reaccionan frente a la masturbacién ya en su
juventud con un estado depresivo.

Esta intervencion le empuja a Freud a intervenir a su vez sefialando que él puede
confirmar el que la melancolia tiene unas fases preliminares, que son melancolias en el
sentido pleno del término, apareciendo las primeras durante la infancia. Que la clave del
caso relatado por Tausk (el de una joven, que enferma a raiz de la traicién por parte
suya hacia su jefe y que tiene como contrapartida la traicion por parte de su amante al
casarse con otra, pues fue cuando €l dejé o se fue del almacén cuando comenzé la
depresion de la paciente) estd en la historia de amor con el traidor, pues esta melancolia
produce sus sfntomas por el camino de la identificacion® en la cual se rebaja la paciente
condenando asi a su amante. Se trata en efecto de una desventura amorosa que, a través
de la identificacidn, se hace recaer sobre el propio yo de la persona en cuestion. De ese
modo el papel del trastorno libidinal aparece mayor del que pudiera creerse. Y es que
los trastornos narcisistas no son sino el producto regresivo de los trastornos de amor y
muestran la dependencia total de los trastornos narcisistas respecto de las elecciones de
objeto’.

Y como Federn va a recalcar, a propdsito de la identificacion, que las mujeres frigidas
se satisfacen identificindose con el varén, Freud va a subrayar que son mujeres frigidas
aquellas que son incapaces de satisfacerse narcisisticamente, ya que la satisfaccion en el
coito es esencialmente narcisista.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 4
www.revistaalter.com



Voy a terminar este contexto dedicado a la Sociedad Psicoanalitica de Viena haciendo
alusion a la sesion del 3 de marzo de 1915, (op.cit., p.320), en la que el conferenciante
es el propio Freud presentando el caso de “El hombre de los lobos. Historia de una
neurosis infantil”, que habia redactado durante 1914, por mds que no fuera publicado
sino cuatro aflos mds tarde; pero, sobre todo, a la sesion del 17 de marzo del mismo afio
1915 (op.cit., p.321-323), en la cual se lleva a cabo la discusién sobre el caso.
Discusion que va a girar especialmente sobre el tema de los fantasmas originarios,
acerca de los cuales voy a pasar seguidamente a trabajar algunas ideas por lo que tienen
de marco de referencia conceptual en el que se mueve Freud en ese momento de su
obra, algo que nos permitird ahondar con mds precision en la cuestion de la
identificacion.

En esa discusién las posiciones son por excelencia las siguientes: mientras V.Tausk
pone en duda que un fantasma tan complejo como el que presenta el “Hombre de los
lobos” pueda tratarse de algo hereditario, planteando que para comprender esos
fantasmas basta con echar mano de la ontogénesis, que en el caso de este chico arranca
con la amenaza de castracion (interdiccion y placer) en relacion con la zona anal cuando
era nifio, en cuya situacion (de nifio pequefio) va a adivinar intuitivamente el coito de
los padres. Y de igual modo, es decir, a través de un origen ontogenético, hay que
pensar la estructuraciéon de los demds fantasmas originarios. Lo que aplica a la
depresion melancdlica en el sentido de que ésta tiene también como origen una
experiencia vivida y no un fantasma.

Tras €l interviene P.Federn, quien va a poner objeciones al punto de vista de Tausk,
porque a su juicio si bien el instinto basta para proporcionar al nifio una intuicion, sin
embargo no explica por qué esta intuicién se mueve siempre en la misma direccién. El
piensa, entonces, que la herencia es con gran frecuencia especifica hasta un grado
extremo y que, con respecto a la cuestion de saber si el nifio debe interpretar realmente
las relaciones sexuales a posteriori como una castracion, €l no estd convencido, pues en
una época mdas precoz que la de los cuatro afios la propia impresion sexual habria
bastado para provocar la angustia en el nifio.

Por su parte, el DrJosef Friedjung interviene, colocdndose claramente del lado de
Tausk, sefialando que en el caso del fantasma de seduccién éste puede ser explicado
Unicamente en términos de experiencias ontogenéticas. Para O.Rank la explicacion
ontogenética defendida por Tausk explica solamente el mecanismo de la formacién del
fantasma, pero no explica el origen del contenido central que permanece siempre
constante. Freud sefala que, si bien Tausk defiende el punto de vista psicoanalitico que
ha sido el suyo hasta el momento presente, estd luchando por una causa perdida, puesto
que en el dominio del simbolismo hace tiempo (quizd aludiendo al planteamiento
realizado en Totem y Tabu) que la decisiéon estd tomada a favor de los fantasmas
originarios. De todos modos, con esa postura —sigue diciendo Freud- €l no ha querido
defender nunca la idea de que los fantasmas en cuanto tales, es decir, en tanto que
complejos, sean trasmitidos por medio de la herencia. Como ya ha sefialado Rank, el
contenido del complejo de castracién no puede ser explicado a partir del erotismo anal.
En general puede decirse que el fantasma juega un papel mucho mayor que la
experiencia a la hora de la formacion de la neurosis (lo cual es igualmente cierto para la
formacion de la melancolia). Y la significacién del temor de la castracion debe estar
fundada, frente a las dudas sefialadas por Federn, sobre el hecho de que, entre la

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



observacion del coito de los animales y el suefo, el nifio ha descubierto los érganos
genitales femeninos.

P.Federn toma de nuevo la palabra para sefialar que, al ser el comportamiento del yo y
no la impresién como tal, el que es descrito en el suefio, eso es un indicio a favor de la
naturaleza fantasmadtica de la escena originaria.

De este modo se acaba la discusion, pero no el trasfondo de esa discusion que enfrenta a
Freud con algunos de sus discipulos, que son precisamente los menos sometidos y, por
tanto, los que mds se atreven a cuestionar cierto planteamiento que Freud trata de
imponer al grupo. Trasfondo que nos habla de que Freud privilegia claramente la linea
fantasmadtica sobre la linea de la experiencia, tal y como se recogia en esa frase de Freud
citada poco antes: «Por regla general, puede afirmarse que el fantasma tiene mads
importancia que la experiencia en la formacién de las neurosis (asi como en la
melancolia)».

Pues bien, dejando de lado la critica que la frase presenta respecto de la posicion de
Tausk, quien —como hemos visto- habia tratado de la melancolia tres semanas antes
poniendo de relieve lo accidental; lo que asoma por otro lado es una referencia en
relacidon con el analisis del Hombre de los lobos, a través del cual trata de resaltar no
s6lo la importancia del fantasma (que para nada hay que negar), sino sobre todo la
desaparicion potencial de la funcién de lo accidental “sexual” en la estructuracion
psicopatolédgica, que no deja de plantear algunos problemas tedricos. Por ejemplo el
que, siguiendo esa linea de fuerza, la seduccion factica que atraviesa de punta a rabo el
mencionado caso clinico («la seduccién por su hermana mayor fue una realidad objetiva
indiscutible», puede leerse en De la historia de una neurosis infantil, O.C., v.XVII,
p.89) retrocedia de nuevo ante la toma en consideraciéon del fantasma. Y con esa
primacia, que da prioridad igualmente al fantasma originario, cuya génesis es
propiamente pensada como enddgena, lo exdgeno una vez mds es potencialmente
recubierto del mismo modo que fue recubierta la seduccién en el momento del
abandono de la “neurdtica”. Los escenarios prototipicos se imponen sobre la
experiencia, tal y como se desprende de la siguiente afirmacion, perteneciente al
apartado de la Recapitulacién del mencionado caso: «Donde las vivencias no se adectian
al esquema hereditario, se llega a una refundicién de ellas en la fantasia, cuya obra seria
por cierto muy provechoso estudiar en detalle. Precisamente estos casos son aptos para
probarnos la existencia auténoma del esquema. A menudo podemos observar que el
esquema triunfa sobre el vivenciar individual» (ibid., p.108-109).

Con lo cual se puede observar que sigue estando en juego o interviniendo un trabajo de
cierre respecto de la receptividad por parte del sujeto infantil frente a lo sexual del otro
adulto y, en el plano del trabajo analitico, un cierre respecto de la toma en consideracién
de la naturaleza sexual de lo que el adulto propone al sujeto infantil; pues, en el caso del
“Hombre de los lobos”, en el que todo habla a favor de una seduccién (que, por cierto,
Freud no deja de sacar a la luz), se efectia una generalizacién de los fantasmas
originarios cuya emergencia es de tipo endégeno. Generalizacién que va a repercutir
sobre la vision del conflicto infantil, que va a ser captado en el marco de un dualismo
entre el vivenciar y el esquema: «Las contradicciones del vivenciar respecto del
esquema parecen aportar una rica tela a los conflictos infantiles» (ibid., p.109).
Formulacién de Freud que, si bien permite pensar que el conflicto psiquico no es
planteado ahora como un “conflicto de adaptacién” entre la pulsiéon de

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



autoconservacion y la pulsién sexual, no obstante se debe de tener en cuenta que a
través del “esquema” hereditario reaparece o resurge lo instintivo y, por tanto, lo
adaptativo. Y estamos —eso no hay que olvidarlo- en un momento clave de la
produccién freudiana, puesto que fue alrededor de la fecha del 15 de marzo de 1915
cuando Freud inici6 la escritura de sus trabajos metapsicoldgicos.

Precisamente comentando los trabajos de esa época E.Jones sefialaba lo siguiente: «de
todas las observaciones subrayadas por Freud, la que mds excita nuestra curiosidad es
aquella en la que declara que por fin ha conseguido establecer una cierta nocién del
fundamento de la sexualidad infantil»''. E.Jones se apoya para esa afirmacion en la carta
de Freud a Abraham del 10 de julio de 1914, en la que le dice lo siguiente: «Tengo
bosquejadas ciertas ideas sobre la organizacién originaria de los primeros momentos de
la sexualidad humana; os los afiadiré mds tarde pues por el momento soy incapaz de
hacer una sintesis» (Correspondance 1907-1926, p.187). Pero ;hacia dénde apunta
E.Jones cuando habla del “fundamento de la sexualidad infantil”? Parece que a los
cambios que fueron recogidos en Pulsiones y destinos de pulsiéon y que habian sido ya
objeto de consideracion durante la redaccion de la tercera edicion de los Tres ensayos
en octubre de 1914.

Esos cambios se refieren, en primer lugar, a la génesis de la pulsiéon sexual por medio
del apuntalamiento en las pulsiones de autoconservacién. Lo que —como es conocido-
propone la idea de una emergencia de la sexualidad a partir de lo autoconservativo. Una
teoria que si bien se ha hecho cldsica y estd muy extendida en el pensamiento
psicoanalitico, no obstante estd atravesada por profundas e importantes contradicciones
internas, tal y como ha mostrado J.Laplanche en su trabajo Le fourvoiement
biologisant de la sexualité. Y, en segundo lugar, a la tesis del narcisismo originario,
segln la cual el yo estaria presente desde el origen: «El yo se encuentra originariamente,
al comienzo mismo de la vida animica, investido por pulsiones y es en parte capaz de
satisfacer sus pulsiones en si mismo» (Pulsiones y destinos de pulsién, v.XIV, p.129),
lo que conduce a Freud a reafirmar el cierre del sujeto hacia el mundo: «El mundo
exterior en esa época no estd investido con interés (dicho esto en general) y es
indiferente para la satisfaccion. Por tanto, en ese tiempo el yo-sujeto coincide con lo
placentero, y el mundo exterior, con lo indiferente (y eventualmente, en cuanto fuente
de estimulos, con lo displacentero)... En la medida en que es autoerdtico'’, el yo no
necesita del mundo exterior» (ibid., p.129-130) y, de ese modo, se planteaba una nueva
representacion de lo sexual infantil, en la que toda la actividad propiamente dicha era
colocada del lado del sujeto infantil: «Ahora bien, bajo el imperio del principio de
placer se consuma dentro de €l un ulterior desarrollo. Recoge en su interior los objetos
ofrecidos en la medida en que son fuente de placer, los introyecta y, por otra parte,
expele de si lo que en su propia interioridad es ocasioén de displacer» (ibid., p.130). En
ese marco es en el que esa actividad por parte del sujeto infantil va a ser pensada bajo la
categoria de sadismo, respecto del cual el masoquismo vendria o apareceria en un
segundo lugar.

No obstante, junto a esos movimientos claramente volcados a un cierre de la teoria
respecto de una exploracién de lo exdgeno y por consiguiente a favor de lo endégeno
(que se va a perfilar de manera mds estructurada por medio de la pista filogenética), hay
que reconocer que los articulos de la Metapsicologia fueron también la ocasion de
sintetizar y ordenar determinadas aportaciones, de perfilar y profundizar ciertos
conceptos, etc. Ademds, la apertura de la teoria se va a manifestar de modo especial

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



durante las discusiones que tuvieron lugar en las sesiones de los miércoles acerca del
Edipo y sobre las cuales Freud habia hecho una clara referencia a K.Abraham: «Hemos
comenzado, en nuestra asociacion, una investigacion general y una discusion sobre el
complejo de Edipo en el nifio. La primera sesiéon se ha desarrollado muy bien»
(Correspondance 1907-1926, p.169, carta del 27 de febrero de 1914).

En esos debates Freud parece interesarse tanto mds por el aspecto de la participacion
sexual parental cuanto que algunos de sus discipulos ( a la cabeza de los cuales se situd
el Dr. Josef K. Friedjung) pusieron de relieve las lagunas del apuntalamiento,
subrayando por ejemplo el cardcter eminentemente sexual del pecho femenino y
denunciando en general el planteamiento genético de Freud. Y de esas discusiones
surgié una reconsideracion de su modelo por parte de Freud, tal y como aparece en su
conferencia del 11 de marzo de 1914 , titulada “Un caso de fetichismo del pie”, en la
que, en vez de remitir a un trastorno constitucional endégeno, Freud sefiala la
acentuacion excesiva de la erogeneidad del pie y su correspondiente excitacion sexual
precoz en relacién con la actividad materna : «esa erogeneidad provenia aqui
sexualmente de la madre ella misma fuertemente anormal y que debié tomar al pie por
objeto» (Minutes, v. IV,p.279).Y si bien ese posicionamiento freudiano desaparecera
en la 22% leccion de Introduccion al psicoandlisis de 1917,que lleva por titulo
“Algunas perspectivas sobre el desarrollo y la regresién. Etiologia” (O.C., v. XVI,
p.309-325), y en su texto de 1927 sobre el fetichismo, sin embargo el texto sobre el
narcisismo terminard recogiendo la idea de una incapacidad de lo autoconservativo para
hacer emerger lo sexual, por mds que esa concepcidon —que reactualizaba unos de los
aspectos mads ricos de la seduccidn- fuera de nuevo olvidada o dejada de lado.

Se puede, pues, afirmar que a la hora de redactar los escritos metapsicolégicos hay en
Freud una doble corriente de cierre y apertura a la vez respecto de determinadas ideas
acerca de la génesis de la pulsién sexual y, por consiguiente, de la constitucién de la
topica psiquica, que le es inherente.

Para perfilarlo mejor y dadas las multiples repercusiones que tiene sobre la escritura de
Duelo y melancolia, conviene seguir muy de cerca los avatares que configuran el
establecimiento de la teoria sexual en los Tres ensayos, de modo especial en su edicion
de 1915. Lo que se puede consultar con todo detalle tanto en mi ponencia al XIV
Simposio de la APM “Tres ensayos, cien afios después” (Revista de
Psicoanalisis/APM, 2005, n°46, p.13-68), como en el trabajo publicado en Alter
Revista de psicoanalisis en su n° del 22/02/2006 bajo el titulo de “La edicién de 1915
de los Tres ensayos de teoria sexual”.

De todos modos, con vistas a concluir ya y, al mismo tiempo, seguir teniendo bien
presente el hilo conductor de este contexto histérico-conceptual (que estd al servicio de
abordar con mayor precision el trabajo freudiano de 1917), se podia sintetizar de modo
parcelado y esquemdtico el marco conceptual de esa tercera edicion de los Tres ensayos
seflalando: 1) que es contemporanea de la escritura del historial clinico del “Hombre de
los lobos”, lo que implica que estuviera en parte condicionada por ese caso; 2) que es
una revision de gran calado, pues aparecen mds de cincuenta revisiones que a veces
comportan afiadidos enteros de ciertas secciones (como los de “La investigacion sexual
infantil” y el referente a las organizaciones pregenitales, titulado “Fases de desarrollo de
la organizacién sexual”, que son pertenecientes al segundo ensayo; y el que se presenta
bajo el epigrafe de “La teoria de la libido”, que corresponde al tercer ensayo); 3) que se

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



va a producir en ella una nueva teorizacién sobre lo sexual infantil, en el sentido de que
—si bien se estructura el campo de la sexualidad infantil, en la medida en que la
sexualidad del nifio deja de tener un prototipo orgdnico para convertirse en una
psicosexualidad, o sea, una sexualidad vinculada al fantasma y al inconsciente-, sin
embargo esa psicosexualidad se piensa mds y mds desde un modelo endogenista, en el
que el entorno es cada vez mds autoconservativo y menos sexual; y 4) que la orientacién
predominante en esta edicion de 1915 serd confirmada por las ediciones de 1920 y de
1924, con lo cual la perspectiva filogenética con toda su carga endogenista
correspondiente se impone como una solucion o salida a diferentes cuestiones que se le
van planteando a la teoria, apareciendo entonces como una estructura organizadora que
sirve de modelo para dar cuenta del origen y del desarrollo de lo sexual. Pero, si es
cierto que la respuesta por medio de la filogénesis fue una solucién frente a un
cuestionamiento multiple y variado, no obstante hay que sefalar que esa solucion
emerge en el momento en que el rol precoz de la madre se presentaba como una
actividad excitadora. Y ante eso en la teorizacién se va a operar un paso que conduce,
de dar una posible explicacion a partir de lo sexual arcaico de tipo ontogenético, a
explicar las cosas a partir de la filogénesis.

Claro que también hay que tener en cuenta que en esta edicion de 1915 aparece por
primera vez la referencia a lo sexual ligado a través de la introduccién del narcisismo,
que propone en la teoria un nuevo modo del funcionamiento de lo sexual. Es decir,
frente al aspecto demoniaco de la sexualidad, que era el Unico contemplado en el
primero de los Tres ensayos, aqui o ahora toma cuerpo la sexualidad ligada, con lo cual
la identificacion de lo sexual resulta mads compleja y al mismo tiempo va surgiendo una
concepcidn mas estructural del funcionamiento de la sexualidad, que permite romper
con una temporalizacién ficticia, de la que era dependiente hasta ese momento la teoria.
Y, al lado de eso, ciertas cuestiones (como las referentes a la homosexualidad, al
sadismo y al masoquismo) se van a convertir en temas capitales de la reflexién
psicoanalitica, que permitirdn un trabajo detallado sobre la pulsién y su funcionamiento,
trabajo que desemboca en todo el abordaje metapsicologico.

Notas

* Seminario impartido en Madrid y en San Sebastian durante los afios 2003 y 2004.

" El desapego es entendido generalmente como desligamiento del objeto o de la libido objetal, lo
cual siempre comporta el que se haya establecido lo libidinal en cuanto ligado al objeto, pero
precisamente lo que estd en juego en estos casos es el predominio de la libido desligada, tal y
como podrd verse a lo largo de mi comentario al texto.

> Puede observarse que V.Tausk, si bien comienza pensando en una distincién entre libido
autoerdtica y libido narcisista, sin embargo las hace equivalentes a la postre.

? Se trata de algo muy impreciso, porque en el inconsciente sélo circula el cumplimiento del
anhelo pulsional y nunca opera el reconocimiento del objeto o de la alteridad que conlleva o
requiere el amor. El agente tanto del amor como del odio es siempre el yo. Ahora bien, hay que
decir que esa imprecisién no sélo es de entonces o de los inicios del psicoandlisis, sino también
de ahora y de siempre cuando se impone el plano de lo descriptivo sobre el plano de lo
metapsicoldgico.

* V. .Tausk contrapone ahi juventud y vejez, cuando lo que estd en juego es la capacidad
intrapsiquica de amar, que no depende de la edad, sino de la constitucién del yo en cuanto
objeto de amor.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



> Ciertamente por ahf aparece algo muy importante, que no sélo no es esclarecido por O.Rank,
sino en general por el propio pensamiento psicoanalitico al no tomar en consideracién que ese
temor por la muerte proviene de unas corrientes pulsionales mortiferas (y no por su conexién
con el narcisismo, como se afirma ah{), precisamente porque esos movimientos pulsionales no
han recibido la conjuncién yoica o narcisista y, entonces, funcionan de modo desligado y
destructivo. A lo que habria que afiadir que esa muerte, referida a la pérdida de la vida corporal,
remite a la muerte o a la desaparicién de la capacidad yoica, faltante (y hasta ausente) en estos
casos, en los que predomina el ataque de lo pulsional desligado, que cortocircuita el
establecimiento permanente de un yo.

% Idea que est4 en la linea de lo defendido en el cuarto parrafo del capitulo I de Introduccién
del narcisismo, en donde plantea que en la dementia praecox (Kraepelin) o la esquizofrenia
(Bleuler) la libido sustraida del mundo exterior es conducida al yo, surgiendo asi una conducta
que se puede llamar “narcisismo”, el cual nace por replegamiento de las investiduras de objeto
como un narcisismo secundario, que se edifica sobre la base de un narcisismo primario,
concebido bajo la imagen de una originaria investidura libidinal del yo, presente de entrada y de
tipo anobjetal.

" Est4 claro que el narcisismo estd aqui concebido y confundido con el autoerotismo, ya que es
pensado en el sentido de tomarse a s mismo como objeto sexual, entendido lo sexual en cuanto
parcial o desligado. De ahi que (contrariando la expresiéon freudiana) no esté en juego una
eleccién de objeto propiamente dicha, sino realmente una “investidura de objeto” (perteneciente
al ello, tal y como es perfilado en los textos de la segunda tépica).

¥ Parece que Freud estd aplicando sin mayor matizacién el modelo del funcionamiento psiquico
del neurdtico a otras patologias psiquicas, cuando la identificacién no es un proceso que haya
que presuponer como operando en todo sujeto, al igual que no hay que considerar a la represion
como supuesta u operativa en todo sujeto.

? Esta vinculacién entre lo narcisista y la eleccién de objeto estd planteada sobre la base de que
desde el inicio hay vinculo amoroso con el objeto, confundiendo el amor libidinal de objeto con
el apego de orden autoconservativo, tal y como se hace en cierto planteamiento kleiniano, que
sitia de entrada unas relaciones de objeto, cuando esas relaciones son meramente de orden
autoconservativo.

19 Puede consultarse para esa tematica el trabajo de J.Laplanche La sublimacién.Problematicas
III, Amorrortu, Buenos Aires, 1987, p.48-59.

' La vie et ’oeuvre de Sigmund Freud, v.2, PUF, Paris, 1961, p.196.

2 Como los términos empleados ahi por Freud pertenecen al campo psicoanalitico, eso lleva a
pensar sin mds que se trata de un momento constitutivo considerado en el marco de la teoria de
la libido con su secuencia libidinal correspondiente. Pero no es asi, porque aqui se trata de una
descripcién que no se ajusta al marco de lo estrictamente metapsicolégico, regido por la
secuencia de la constitucion de lo pulsional, que va desde el autoerotismo a la eleccién de objeto
pasando por el narcisismo.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 10
www.revistaalter.com



Comentario del texto

Freud comienza este trabajo estableciendo una relacion, la de la melancolia con el duelo
(0.C., vXIV, p.241), que toma como referencia la planteada en Introducciéon del
narcisismo entre el suefio (como proceso normal) y las perturbaciones narcisistas. Y, a
propoésito de esa relacidon entre dos problematicas y/o dos textos freudianos, lo que se
constata en el pensamiento psicoanalitico es que la palabra de Freud se toma como
doctrina a seguir al pie de la letra, lo cual impide captar ciertas aspectos, como por
ejemplo el que Freud parece hacer una estrecha articulacion entre este texto y el de
1914, cuando en realidad esas articulaciones por parte de Freud a veces estdn
atravesadas por olvidos mas que llamativos de lo anteriormente expuesto y, otras veces,
no llevan a cabo el trasfondo de lo que estd en juego (véase aqui el que Freud no llegd
nunca a articular la identificacion, que es un elemento central en Duelo y melancolia,
con el narcisismo, ya que la identificacion va a ser siempre para Freud algo que se
mueve desde el sujeto infantil hacia el adulto, a través de un modelo que tiene como
base la incorporacion oral, mientras que el narcisismo es algo proveniente desde el
adulto o es depositado por el adulto en el sujeto infantil. Y, en concordancia con esta
prioridad del otro adulto en el orden pulsional y a la hora de la constitucion del aparato
psiquico, es posible entonces pensar la identificacion de otro modo, es decir, como un
proceso estructurante por medio del cual el sujeto se inscribe a partir de lo que le es
propuesto desde afuera o desde el otro).

Igualmente esa actitud reverencial, antes mencionada, impide captar que la relacién
entre duelo y melancolia estd marcada por una falacia fundamental, que consiste en que
mientras que el duelo parte de la pérdida del objeto y del reconocimiento de la pérdida,
en la melancolia por el contrario lo que asoma es que no hay pérdida alguna, porque no
estd admitida como tal la pérdida o, mejor dicho, no estd interiorizada
intrapsiquicamente la posibilidad de la pérdida, ya que no opera en ese caso la represion
0, mds concretamente, la separacién-prohibicién del objeto incestuoso, separacion que
es la que realmente permite el reconocimiento intrapsiquico de la pérdida, asi como el
hacerse cargo de ella.

Este es un aspecto que puede ser captado cuando se sigue la pista dejada por el propio
Freud en otros textos suyos acerca de la cuestion o del tema del duelo, del cual habia
hablado ya en Estudios sobre la histeria, poniendo alli de relieve dos elementos
estrechamente vinculados con el tema del tiempo: 1) el duelo es un trabajo vinculado al
“trabajo de recuerdo” (véase, en O.C., v.II, p.176, el caso Elisabeth von R., que es el
quinto caso de ese texto y que da cuenta de las dificultades de Elisabeth para caminar
tras la muerte de su padre, precisamente porque esa muerte no era aceptaba y no habia
propiamente duelo) y 2) el duelo es un afecto que tiene un comienzo y un fin, o sea,
ocupa un cierto lapso de tiempo. Pero donde sobre todo habia hablado del tema era en
su “mejor” (segun el criterio del propio Freud: O.C., v.XIII, p.5) texto, esto es, en
Totem y tabi y de modo especial en su segundo ensayo titulado «El tabd y la
ambivalencia de las mociones de sentimiento», en donde el tiempo del tabi, conectado
por excelencia con el “tabt de los muertos”, no puede menos de remitir al tiempo del
duelo (ibid., p.66 y 68-71) y en donde aparece el tabt vinculado estrechamente con la
idea o “el concepto de una reserva” (véase —de un lado- “reserva espacial” ,en el sentido
de espacios especiales en los que no se puede entrar o por los que no se puede pasar,
como aparece en las peliculas de la conquista del oeste norteamericano , y en el sentido
de objetos que no se pueden tocar; - de otro lado- “reserva temporal”, en el sentido de

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 11
www.revistaalter.com



que el tabd dura un tiempo determinado, pero variable de acuerdo con la dignidad y el
rango del muerto; y —por ultimo- “reserva lingiiistica”, en el sentido de que el nombre
del muerto no puede ser pronunciado, ibid., p.60, ya que-como dice Freud- los nombres
para algunas personas, como los nifios y los primitivos  «adscriben a la palabra su
pleno significado-cosa» ibid., p.62).

Ahora bien, ;qué significa en realidad esta “reserva lingiiistica” o esta prohibicién de
pronunciar el nombre del muerto? Pues precisamente que el nombre propio, al tener el
mismo valor que la persona, no puede ser intercambiado mds que por la persona propia,
pero como ésta estd muerta ahi aparece un algo que no es posible intercambiar, que no
es posible sustituir y, por consiguiente, lo que aparece es un cierto limite en el trabajo
de duelo, pues si bien «todo lo que es atributo o pertenencia al muerto puede ser
sustituido o cambiado, sin embargo su nombre es intocable o imposible de
metabolizar», tal y como sefiala J.Laplanche en su articulo «Le temps et ’autre» (La
révolution copernicienne inachevée, p.369). Lo cual da cuenta a través del tabu de un
espacio de no-duelo, dentro del cual el duelo de todo lo demds es posible, idea que
permite plantearse la interrogacidon siguiente: ;qué es lo que en la pérdida es
metabolizable y qué es lo que no es metabolizable? Esta interrogaciéon nos conduce
directamente a la idea de un trabajo a llevar a cabo durante el duelo, trabajo de
desprendimiento del sujeto con relaciéon a todos los recuerdos que tenia ligado a la
persona perdida. En esos términos lo explicitaba Freud en Totem y tabd: «El duelo
tiene una tarea psiquica bien precisa que cumplir; estd destinado a desasir del muerto los
recuerdos y expectativas del supérstite» (O.C., v.XIII, p.71). Mientras que ahora en
Duelo y melancolia precisa lo siguiente: «Ahora bien, jen qué consiste el trabajo que el
duelo opera? Creo que no es exagerado en absoluto imaginarlo del siguiente modo: El
examen de realidad [aqui Freud se coloca en un plano realista, que podemos diferenciar
de lo que seria un plano psicoanalitico. No es de extraiar, pues, que Freud se vaya a
quedar en varios momentos de su planteamiento en lo meramente manifiesto o en lo
consciente y que se vea obligado a echar mano de lo que deja de lado de modo mads
flagrante, como es lo inconsciente -véase por ejemplo el final del segundo parrafo de la
p.243 o la reconstruccion del proceso que lleva a cabo a partir del tercer parrafo de la
p.246 o de todo el final del articulo desde el inicio de la p.253, en la que restablece el
punto de vista tépico, hasta la p.255-. Y denomino como “mds flagrante” ese dejar de
lado aqui el plano de lo inconsciente, porque luego estd de por medio o a eso hay que
afadir la gran ausencia en la que se mueve todo el articulo, que ha sido puesta de relieve
por J.Laplanche en su trabajo anteriormente citado «Le temps et 1’autre», y es la
ausencia de la categoria de mensaje, en especial del mensaje enigmético del otro', o sea,
del mensaje comprometido por su inconsciente, que necesariamente es traumatizante,
que fractura o quebranta con violencia, que es invasor del limite del sujeto y por tanto
mortifero. Freud se queda, como €l mismo describe, en el plano de “los recuerdos” y
“las expectativas” del objeto o del otro, si bien es cierto que en la p.246 va a ir més alla
y hablard de la “afrenta real” o “desengafio” por parte del objeto] ha mostrado que el
objeto amado ya no existe mds, y de él emana la exhortaciéon de quitar toda libido de sus
enlaces con ese objeto...L.o normal es que prevalezca el acatamiento a la realidad. Pero
la orden que esta imparte no puede cumplirse enseguida. Se ejecuta pieza por pieza...
cado uno de los recuerdos y cada una de las expectativas en que la libido se anudaba al
objeto son clausurados, sobreinvestidos y en ellos se consuma el desasimiento (Losung)
de la libido» (p.242-243).

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 12
www.revistaalter.com



Esta dltima expresion habla sobre todo de un soltar amarras, de un romper lazos, de un
desprenderse de los vinculos, de un separarse del objeto. Pero, como puntualiza
J.Laplanche en «Duelo y temporalidad» (Trabajo del psicoanalisis, vol.4, n°10,1990,
p.14), “decir que uno se separa del objeto es una manera algo simplista de hablar, como
si el sujeto pudiera cortar los lazos sin tener que trabajar sobre ellos”. De ahi que el
propio J.Laplanche proponga otra traduccién al término aqui utilizado por Freud, dado
que el empleo de ese término asi lo sugiere, si bien a la vez resulta que Freud a lo largo
del articulo se va a ir deslizando més y mds o una y otra vez hacia otro término que es
un derivado del que emplea aqui. El término aqui empleado por Freud es el de Losung,
que Laplanche traduce por “des-anudamiento” en el sentido de un destejer o de un
deshacer lo tramado, lo anudado para que una nueva trama se pueda tejer con los hilos
que se tenian a disposicion. Idea que coincide con el trabajo del andlisis y que habla de
una aproximacion entre la Losung del duelo y la Losung del anélisis, haciendo del duelo
un verdadero andlisis.

Esta traduccioén la plantea asi J.Laplanche, porque constata que Freud utiliza el mismo
término alemdn (Losung) en otro contexto, en el que habla del trabajo del andlisis y
hace referencia a la Losung de un sintoma o a la Losung de un enigma. Pero, a la vez,
también observa que el pensamiento de Freud se desliza mds hacia la idea de la
Ablosung, es decir, del desgarramiento, del romper amarras, de la separacion. Lo cual
no es de extrafiar, precisa Laplanche, porque en Freud el objeto estd definido como «lo
mads variable en la pulsion» (Pulsiones y destinos de pulsion, O.C., v.XIV, p.118), de
tal modo que el cambio de objeto, una vez que éste ha desaparecido, deberia ser algo sin
problema.

Sin embargo, lo tiene y mucho, de ahi que Freud se interrogue, a continuacién de lo
expuesto sobre el trabajo a realizar en el duelo, de la siguiente manera: «;Por qué esa
operacién de compromiso que es el ejecutar pieza por pieza la orden de la realidad,
resulta tan extraordinariamente dolorosa? He ahi algo que no puede indicarse con
facilidad en una fundamentacién econémica® (p.243). Mds adelante (p.250, tercer
parrafo) dird: «aqui [se refiere a la melancolia] como alli [se refiere al duelo] nos falta la
comprension econémica del proceso» y unos meses después (noviembre de 1915) en un
brevisimo articulo titulado La transitoriedad va a precisar las cosas asi: «el duelo por
la pérdida de algo que hemos amado o admirado parece al lego tan natural que lo
considera obvio. Para el psicélogo, empero, el duelo es un gran enigma, uno de aquellos
fendmenos que uno no explica en si mismos, pero a los cuales reconduce otras cosas
oscuras... No lo comprendemos, ni por el momento podemos deducirlo de ningtn
supuesto. S6lo vemos que la libido se aferra a sus objetos y no quiere abandonar las
pérdidas aunque el sustituto ya esté aguardando» (O.C., v.XIV, p.310-311).

Asi, pues, para Freud resulta incomprensible este proceso. Y lo es porque parte de
“supuestos” que no le permiten la comprensién. Veamos:

1) Parte de la pérdida, pero si ésta es aplicable al duelo en principio y pensado éste en
un plano mds realista y consciente, no lo es aplicable a la melancolia, porque en este
caso no se puede hablar con rigor de pérdida. Asi se ve obligado el propio Freud a
reconocerlo en cierto modo o implicitamente cuando al final del segundo parrafo de la
p.243 afirma lo siguiente: «sabe a quien perdid, pero no lo que perdié en él. Esto nos
llevaria a referir de algiin modo la melancolia a una pérdida de objeto sustraida a la
conciencia, a diferencia del duelo en el cual no hay nada inconciente en lo que atafie a la
pérdida». Dejando de lado la idea de que el duelo pueda ser meramente algo consciente,

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 13
www.revistaalter.com



tenemos que si la pérdida estd “sustraida a la conciencia”, eso remite a que en el
inconsciente no hay reconocimiento de la pérdida al igual que no hay reconocimiento de
la castracién, por lo cual hay que plantear que aqui la pérdida es inexistente o estd
negada, tanto mds cuanto que —como se verd en mi siguiente argumento- para que la
pérdida pueda ser psiquicamente reconocida, se requiere que la idea y posibilidad de
pérdida haya sido reconocida y trasmitida’ por el otro, cosa que no siempre sucede.

2) Freud parte de que la libido volcada hacia el objeto, tras una “afrenta” o “desengafio”
por parte de éste, no se desplaza a otro objeto sino que se retira sobre el yo y de ese
modo la pérdida del objeto se va a convertir en una pérdida del yo. Ahora bien, este
planteamiento no toma para nada en cuenta la verdadera situacion del objeto, pues sélo
habla de una afrenta o de un desengafio, sin entrar para nada a considerar que esa
afrenta puede ser una auténtica “efraccion” o fractura del sujeto infantil, en el sentido de
invadir su espacio psiquico, de no reconocerle como objeto distinto y separado. Algo
que sin embargo hay que plantear cuando el propio Freud por su parte no deja de
insistir, a la hora de dar cuenta de la melancolia, en la confluencia o en la no-separacion
entre el objeto y el yo. Esto tiene que proceder de alguna situacién estructural, lo que
pasa es que Freud lo piensa s6lo evolutivamente como algo normal, cuando si eso es
normal para todos, ;por qué en unos seres humanos puede aparecer la melancolia y en la
mayoria no? Yo creo que para que el yo se haga “pobre y vacio” (p.243), “indigno,
estéril y moralmente despreciable” (p.244) o surja “una pérdida en su yo” (p.245), hay
que suponer que ese yo no estaba bien establecido y por tanto no podia haber una clara
delimitacion entre el objeto y el yo. Y para que eso suceda, el objeto (el otro) no ha
facilitado la constitucién de un yo, tal y como exige el gran descubrimiento del
narcisismo. Descubrimiento que Freud tiene aqui, como en otros sitios de su obra,
totalmente arrinconado y sélo habla de regresion al narcisismo originario, es decir,
habla de un narcisismo equivalente al autoerotismo o al ejercicio pulsional directo y
parcial.

Planteando asi las cosas se abren caminos para entender con mucha mayor claridad las
multiples y distintas precisiones que Freud hace en su texto. Empecemos por la ya
apuntada y que estd referida a lo que Freud llama, al final de la p.243, «una
extraordinaria rebaja en su sentimiento yoico, un enorme empobrecimiento del yo».
(Cémo puede acontecer esa rebaja o ese empobrecimiento si no es porque el yo, que no
estd desde el principio -segln la tesis precisada con todo rigor en Introduccién del
narcisismo y también continuada en Malestar en la cultura (v.XXI, p.66) cuando
afirma: «La idea de que el ser humano recibiria una nocién de su nexo con el mundo
circundante a través de un sentimiento inmediato dirigido ahi desde el comienzo mismo
suena tan extrafia, se entrama tan mal en el tejido de nuestra psicologia, que parece
justificada una derivacion psicoanalitica, o sea genética, de un sentimiento como ese».
De ahi que poco después sefiale: «Este sentimiento yoico del adulto no puede haber sido
asi desde el comienzo. Por fuerza habré recorrido un desarrollo...» (ibid., p.67)-, estd
sujeto a una constitucién aleatoria, es decir, depende de circunstancias histéricas en las
que el otro concreto (expresion mds precisa que la freudiana: “mundo circundante”, que
por cierto es la utilizada por la psicologia cientifica) estd de por medio e interviene?

Constitucién aleatoria que puede llevar a que se establezca mal o que quede mal
deslindado respecto de lo que se le opone (que es necesariamente el ejercicio pulsional
directo o lo que Freud llama “el ello” en el texto recién citado de 1929-30) y que eso
pueda conducir a que se venga abajo, se empobrezca o rebaje, cuando no estd sostenido

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 14
www.revistaalter.com



por ese otro, gracias a cuyo amor y reconocimiento se pudo establecer, o cuando reciba
—como dice Freud en nuestro texto, p.246- «una afrenta real o un desengafio de parte de
la persona amada». Pero ;como dar tanta importancia a esa afrenta si no es porque del
vinculo con esa persona amada procede el fundamento para la constitucion y el
funcionamiento del aparato psiquico? Sélo el haber dejado de lado ese elemento capital
puede explicar tanta complicacion y confusion en el planteamiento freudiano, en el que
la dimension intersubjetiva, aunque nunca esta totalmente ausente, sin embargo no suele
ser contemplada.

Pues bien, todo este planteamiento que estaba desarrollando tdltimamente tiene que ver
con que Freud nos presenta, en Duelo y melancolia, una concepcion de la melancolia
que se despliega mds en términos descriptivos que metapsicoldgicos. Lo cual no sélo
dificulta la comprension profunda de ese proceso psicopatolégico, sino que obstaculiza
el modo de abordaje clinico y de la labor psicoterapéutica a llevar a cabo en esas
situaciones, pues, en la medida en que ahi estd en juego una falla en la constitucién del
yo, no se puede trabajar levantando e interpretando lo reprimido, ya que el problema
estd en que no se cuenta con una represion originaria suficientemente bien establecida y
consolidada a través de la represion secundaria.

Precisamente esa cuestion capital puede ser sacada a la luz a raiz de la descripcion que
Freud hace del melancélico y que, a sus ojos, le resulta no s6lo “llamativa” (p.244 al
final), sino que le conduce a toda una “contradiccién” (segundo parrafo de la p.245),
que por cierto va a esclarecer de modo claramente insuficiente, porque habla de que “las
querellas” que el melancdlico dirige contra si estdn en realidad dirigidas hacia otra
persona, «a quien el enfermo ama, ha amado o amarfa» (p.245 al final). Pero ;c6mo
puede el enfermo haber amado o amar a esa persona, si su problema tiene que ver con
un no poder amarse a si mismo?

Empecemos por la formulacién de Freud correspondiente al final de la p.244: «... tiene
que resultarnos llamativo que el melancélico no se comporte en un todo como alguien
que hace contriciéon de arrepentimiento y de autoreproche. Le falta la vergiienza en
presencia de los otros que seria la principal caracteristica de este ultimo estado. En el
melancdélico podria casi destacarse el rasgo opuesto, el de una acuciante franqueza que
se complace en el desnudamiento de si mismo». Mi interrogacion ante este parrafo es la
siguiente: ;es realmente “llamativo” ese comportamiento del melancélico, si
consideramos que esa “falta de vergiienza” y ese “complacerse en el desnudamiento”
corresponden a lo que podemos llamar el ejercicio pulsional directo o, en términos mas
clasicos, al no sepultamiento del autoerotismo precisamente por falta del
establecimiento y consolidacion de la represion originaria? Esa descripcion de Freud
sOlo se puede entender si se tiene en cuenta que €l parte del supuesto de que la represioén
forma parte del bagaje constitutivo del individuo y, en ese sentido, la da por establecida
o constituida en todo sujeto’, lo que sin embargo requiere ser planteado como un
proceso singular y no como algo presente de antemano en la estructura humana en su
conjunto’.

Un supuesto que, por lo demads, le lleva a Freud a pasar, sin solucién de continuidad o
sin discriminar la diferencia, del individuo al aparato intrapsiquico, cuando €l mismo ha
sido el que ha establecido esa diferencia. Me refiero, por ejemplo, a ese partir Freud (en
el tercer parrafo de la p.246) de una eleccién de objeto, como algo ya presente de
antemano en cualquier sujeto, cuando esa situacién intrapsiquica es siempre un punto de

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 15
www.revistaalter.com



llegada y de logro y no un punto de partida. Esto es, no se puede hablar de una eleccion
de objeto ya de entrada, presuponiéndola presente sin mds en el sujeto melancélico,
quien -por definicién- no ha podido separarse del objeto y por tanto no puede darse un
reconocimiento y una eleccién del objeto en cuanto tal o de orden intrapsiquico. En caso
contrario se estd confundiendo dos planos distintos del objeto, como son el del objeto de
la necesidad autoconservativa y el del objeto de orden pulsional intrapsiquico.

La descripciéon del melancdlico es continuada por Freud del siguiente modo: «Ha
perdido el respeto por si mismo... esto nos pone ante una contradiccién que nos depara
un enigma dificil de solucionar. Siguiendo la analogia con el duelo, deberiamos inferir
que €l ha sufrido una pérdida en el objeto; pero de sus declaraciones surge una pérdida
en su yo» (p.245, segundo pérrafo).

Parece que Freud sigue planteando las cosas o, mejor dicho, los casos de tipo psicético
desde la conceptualizacién presentada al comienzo de Introduccion del narcisismo,
segtin la cual el psicético deja de dirigir la libido al objeto y la retira o vuelca sobre el
yo, confundiendo esa vinculacién con el objeto, que es por excelencia de orden
autoconservativo, con una vinculacién ya de tipo libidinal, afiadiendo aqui simplemente
que, en el melancdlico, dado el supuesto de la no separacion entre objeto y yo, la
pérdida del objeto es mds bien y a la vez pérdida en el propio yo.

Ahora bien y a mi juicio, esa afirmacion no es muy precisa, ya que se estd partiendo de
un yo y de un objeto en cuanto constituidos, cuando lo fundamental en el melancdlico
es que el yo (en cuanto instancia intrapsiquica y no como algo meramente descriptivo)
no se ha establecido de manera fundamental y, entonces, al no contar con esa instancia
yoica, el sujeto va a dedicarse de modo muy compulsivo a rebajarse y exhibir su
“deformidad”, que es también la del objeto, del que no se ha desgajado. Con lo cual hay
que hablar ahi de una tépica meramente o esencialmente intersubjetiva® y no de una
topica estrictamente (intra)psiquica, que comporta la separacion entre el sujeto y el
objeto o el otro significativo.

Todo esto nos permite poner de relieve (y asi ahondar en esa “constitucion intima del
yo”, a la que Freud hace referencia en el siguiente parrafo de la p.245) que el yo estd
compuesto y se constituye a través de dos tipos de funciones fundamentales. En primer
lugar o por un lado toma a su cargo la autoconservacion, preservando la vida como
representacion del organismo. A eso se refiere Freud en El yo y el ello (v.XIX, p.27),
cuando habla del yo como proyeccién de una superficie, que es la superficie corporal en
cuanto representacion de la totalidad del individuo. Una ejemplificacién posible de la
representacion de esa totalidad es la de que a los pocos meses de vida se puede tener
miedo de que le pongan a un sujeto una inyeccién y a los tres afios no admitir el
pinchazo, porque hay angustia de efracciéon de la piel, una angustia de efraccién que
tiene que ver con que la piel es una representacion de la superficie o de la totalidad del
yo. Y esta representacion del yo guarda la conservacién de la vida, de ahi que el sujeto
tema un desmembramiento asi como la aniquilacién de su cuerpo. A esto hay que
llamarlo propiamente vicariancia autoconservativa y no autoconservacion bioldgica.

Pero hay también otro aspecto fundamental y es que el yo se constituye como un
residuo de enunciados identificatorios y de propuestas ideales que tienen que ver con “el
yo ideal”, que estd referido a lo que uno es, no solamente como ser vivo, sino como ser
amable o amado. No estamos hablando de lo que le falta a uno para llegar a ser amado,

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 16
www.revistaalter.com



que corresponde y estd en relacion con “el ideal del yo” o “el supery6”, sino de aquello
que hace que uno sea amado en cuanto hijo de, en cuanto individuo de tal nacionalidad,
en cuanto rubio o moreno, alto o bajo, es decir, enunciados que constituyen algo mas
que un ser bioldgico y a través de los cuales uno se reconoce como siendo. Este es un
aspecto que remite al narcisismo constitutivo en cuanto nicleo de la identidad del sujeto
y que uno siente que preserva para seguir siendo quien es, no lo que €l quiere llegar a
ser, lo que pertenece a otra instancia como es la superyoica.

Por ultimo a este respecto, es importante tener en cuenta que esos dos aspectos
fundamentales del yo (el de la autoconservacion del cuerpo y el de la autopreservacion
narcisistica del yo ideal) pueden entrar en conflicto, cuando por ejemplo una persona se
ve obligada a optar entre ellos, o sea, por el uno o bien por el otro en situaciones limites,
como son el salvar a un hijo o el salvarse a si mismo en un terremoto o como el cumplir
ciertas 6rdenes que conllevan el delatar o no a una persona y después de eso uno puede
seguir viviendo, pero ya no es la misma persona que era, porque a partir de ahi uno o se
destruye o se restituye identitariamente.

Es decir, la forma en la que se articula la relacién entre lo autoconservativo y lo
autopreservativo es muy compleja, porque de un lado estd el tema de la
autoconservacion de la vida teniendo, por ejemplo, que ponerse a trabajar de lo que sea;
y, de otro lado, estd el tema del narcisismo en el sentido de la autopreservacion de la
propia imagen, que puede conducir a que un hombre de cincuenta afios sin trabajo
quede descolocado en todos los aspectos de su vida (véase en la desestimacion de si
mismo, en su sexualidad, etc.).

En ese sentido, hay que decir aqui en relacién con esta temdtica de la melancolia, que
tanto favorece y estimula los impulsos suicidas, que el suicidio es a veces una forma de
autopreservacion de la imagen identitaria de uno frente a lo autoconservativo, mientras
que cldsicamente en psicoandlisis s6lo se ha tenido en cuenta el aspecto destructivo de-
hacia el objeto, habiendo confundido la pulsién de muerte con la destruccién de la vida
bioldgica, sin tomar en consideracion que lo que preserva la vida es la representacion
del sujeto y sus objetos de amor.

Pero volviendo de nuevo al texto de Freud y a su alusién al enigma que nos presenta el
melancélico por haber perdido el respeto por si mismo, podria decirse —en primer lugar-
que si bien Freud emplea aqui ese término, a la vez se trata de algo muy descuidado por
Freud (como ha sefialado J.Laplanche en su articulo “Le temps et I’autre”, op.cit., p.46),
porque no remite a la situacidon originaria marcada por la presencia de los mensajes
enigmadticos del otro, es decir, marcada por su sexualidad inconsciente en relacion con
la cual el psiquismo se constituye. Y —en segundo lugar- tenemos que Freud va a aclarar
ese enigma un poco mds adelante, a partir del cuarto parrafo de la p.245, en el sentido
de que las querellas o los reproches que dirige el melancélico contra si mismo estan
realmente dirigidos contra-hacia «otra persona, a quien el enfermo ama, ha amado o
amaria».

Ahora bien, en esa aclaracion se echan en falta dos aspectos capitales, el uno tiene que
ver con esa equivalencia tan grande (en el sentido de una ausencia de separacién o de
distanciamiento) entre el propio sujeto y esa otra persona; y el otro aspecto estd
relacionado con la imprecision de llamar amor a lo que es un vinculo de ataque o de
odio al objeto. El odio es ciertamente un vinculo o un enlace con el objeto, ;por qué,

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 17
www.revistaalter.com



entonces, hablar de amor o de “objeto de amor’’, cuando el vinculo que aqui estd
predominando es realmente el de odio o de la hostilidad? O ;es que acaso el “rebajar” o
el “martirizar” (que son los términos empleados por Freud una y otra vez, como por
ejemplo en el segundo parrafo de la p.246) no hablan de una abierta y declarada
hostilidad? Es mds, Freud va a emplear, tanto aqui como en su texto ya mencionado de
La transitoriedad, una expresion que habla a las claras de esta violencia contra el
objeto. La palabra empleada es la de “revuelta”: «las reacciones de su conducta
provienen de la constelacion animica de la revuelta, que después, por virtud de un cierto
proceso, fueron trasportadas a la contricién melancélica» (al final del segundo pérrafo
de la p.246). Esa hostilidad, a la que me estoy refiriendo, aparece més claramente atin
en La transitoriedad (escrito en noviembre de 1915, es decir, pocos meses después de
haber completado Duelo y melancolia, que fue concluido en mayo de 1915, por mas
que fuera publicado dos afios después), en donde Freud habla de  «la revuelta animica
contra el duelo» (v.XIV, p.310) y, por tanto, implicitamente se trata de una revuelta
contra el objeto que ha originado ese duelo, ya que el objeto que se ha ido es un objeto
abandonante y el objeto abandonante es siempre un objeto que ataca®.

Retomando el hielo en relacién con el aspecto primeramente sefialado, esto es, el del no
distanciamiento entre el objeto y el yo, conviene sefialar que con ese aspecto se puede
relacionar —por una parte- el tercer parrafo de la p.245, en el que Freud nos da la pista
de que a través de esta problemdtica se vislumbra el tema de la constitucién del yo:
«detengdmonos un momento en la mirada que esta afeccién, la melancolia, nos ha
permitido echar en la constitucién intima del yo humano. Vemos que una parte del yo se
contrapone a la otra, la aprecia criticamente, la toma por objeto ».Ciertamente se trata
de “la instancia critica” o “la conciencia moral”, que forma parte del yo. Ahora bien,
aqui lo que Freud resalta es que esa parte yoica “puede enfermarse ella sola” (p. 245), lo
cual es una manera de describir las cosas sin la suficiente precision, pues si en el yo
reina o prima el desagrado moral con el propio yo eso habla de una desconjuncién entre
la instancia critica y el resto del yo, es decir, de un yo no integrado, de un yo
fuertemente escindido y por tanto de un yo no bien establecido, ya que el yo se
establece o se constituye en tanto que se conjuntan o se integran en €l las diferentes
pulsiones parciales. Y, en ese sentido, si el ejercicio pulsional siddico o la “satisfaccion
sadica” (al inicio de la p.249) martirizante estd ahi primando e imponiendo su fuerza,
eso indica que las pulsiones parciales no estdn conjuntadas entre si o, mejor dicho, que
lo pulsional desligado no estd conjuntado por lo amoroso narcisista. Por consiguiente,
en ese “automartirio. .. inequivocamente gozoso™ (p.249) puede verse una clara prueba
de la escision del yo, escision que remite necesariamente a una constitucion fallida del
yo a consecuencia precisamente de no haberse conjuntado, algo que en realidad sélo se
produce a partir de que el otro te conjunte, esto es, te reconozca como objeto distinto y
separado o como una unidad a respetar, a amar y valorar.

Y —por otra parte- también se puede relacionar ese aspecto del no distanciamiento entre

el objeto y el yo con el tercer parrafo de la p.246, que se ha hecho tan célebre por la
expresion ahi vertida por Freud, la cual ha sido tan traida y llevada por unos y por otros,
a la vez que entendida casi siempre de manera muy fenomenoldgica y descriptiva, pero
poco metapsicologica. Me refiero a la frase «La sombra del objeto cay6 sobre el yo»,
que —a mi juicio- no se ha entendido con precision, porque se deja de lado tanto el
contexto de este articulo, como el contexto de este parrafo, asi como el planteamiento en
el que se mueve y en el que estd preso Freud de algiin modo.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 18
www.revistaalter.com



Al contexto del articulo le hemos dedicado una amplia introduccion de orden histérico-
conceptual, lo cual nos facilita el pasar sin mds predimbulo al contexto de este pérrafo,
que Freud lo inicia sefialando que «no hay dificultad alguna en reconstruir este
proceso», cuando en la pdgina anterior nos hablaba de un enigma dificil de solucionar;
cuando con anterioridad (p.243) habia afirmado: «He ahi algo que no puede indicarse
con facilidad en una fundamentacién econémica»; y cuando pocos meses después
sostiene abiertamente que «Para el psicologo el duelo es un gran enigma» (La
transitoriedad, v.XIV, p.310). Freud, pues, se contradice o al menos oscila entre no
encontrar dificultad alguna para explicar el proceso y, por el contrario, tratarse de algo
bien enigmadtico. Y esa oscilacion me parece que tiene que ver mucho con el tipo del
plano o nivel en el que él se coloca, pues a veces se queda en un plano meramente
realista y muy poco psicoanalitico.

Siguiendo precisamente ese plano mds simplista Freud a continuacion se sitda en el
supuesto de partir de entrada de una eleccién de objeto, en la que estd operando
propiamente una vinculacién libidinal amorosa con una persona, como si eso fuera
siempre asi y lo normal, pero en el sentido de que ese vinculo con el otro fuera sélo de
ese tipo y por tanto de que sélo exista el funcionamiento ligado de la libido, de tal modo
que cuando poco después mencione el quedarse libre la libido lo va a recoger en un
sentido meramente descriptivo sin entrar en la distincidon psicoanalitica entre libido
ligada y libido libre o desligada, que es una distincion capital que permite discriminar el
modo de funcionamiento de la libido en el vinculo que se establece con el objeto, en
consonancia o de acuerdo con lo que va sucediendo en la relacién con el objeto.

Pero Freud no atiende a esto o, dicho con otras palabras (que se inspiran o recogen lo
planteado por J.G.Badaracco en su articulo “Duelo y melancolia, 80 afios después”,
Revista de psicoanalisis, LIII, n°1, 1996), Freud no toma en cuenta las diferentes
formas de la presencia del otro en el sujeto. Por ese motivo va a dejar de profundizar en
la idea que €l mismo hace a la “afrenta o desengafio” por parte del otro, al que califica
como “la persona amada”, lo cual le impide ver que ahi estd funcionando mds bien o de
modo predominante como persona odiada o, mejor, odiosa y, por consiguiente, la
investidura o carga afectiva que se retira del objeto y se dirige al yo no es una
investidura amorosa, sino cargada de hostilidad, pues -como sefiala con gran precision
J.G.Badaracco- «al sentirse afrentados y como si hubieran sido objeto de una gran
injusticia tienen una fuerte tendencia a afrentar y a ser injustos y vengativos como si
necesitaran hacer sentir al otro en carne propia lo que sintieran en su infancia en la
relacion con sus figuras parentales» (op.cit., p.43). Y todo eso sin darle por parte de
Freud al término afrenta un otro matiz posible, como seria el de “efraccién” o fractura
de la membrana antiestimulo en el sentido de romper el espacio propio y
correspondiente al sujeto infantil, no reconociéndole como alguien distinto y separado,
en conexion bastante estrecha por otra parte con la intromisidén sexualizante y con la
parasitacion simbdlica y sexual del sujeto infantil por parte del otro adulto.

Es més, Freud hace recaer todo el acento en la debilidad de la investidura de objeto que,
al ser “poco resistente”, va a ser “cancelada” (p.246), si bien no se va a desplazar a otro
objeto sino que se dirige al yo. Y aqui —a mi parecer- hay varias falacias en juego. La
primera tiene que ver con hacer equivalente “investidura de objeto” con “ligadura de la
libido a una persona amada” como si se tratara de un vinculo bien ligado o de un buen
vinculo, cuando el propio Freud (ciertamente varios afios después) en su 31°
Conferencia de Introduccion al psicoandlisis va a relacionar claramente a las

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 19
www.revistaalter.com



investiduras de objeto con el ello y por tanto con su modo de funcionamiento sometido
al ejercicio pulsional directo: «Las investiduras de objeto parten de las exigencias
pulsionales del ello» (v.XXII, p.72).

La segunda falacia esta relacionada con la idea de cancelar esa investidura de objeto y
mi interrogacion aqui es la siguiente: jes que eso es posible?, ;es que se puede dejar de
estar vinculado con el objeto (el otro)? Me parece que no cabe mds remedio que pensar
que lo que se cancela es el amor o la libido ligada (de acuerdo con la conexién
establecida por Freud entre investidura de objeto y persona amada), pero sin duda algo
opera en su lugar, que no puede ser otra cosa que el odio o la hostilidad hacia el objeto,
véase en palabras de Freud “la libido libre” (p.246), o sea, la libido desligada o lo que
llamamos “el ejercicio pulsional directo”. Mds auin, esa hostilidad no deja de estar
operando todo el tiempo y, por tanto, no puede ser algo cancelado, porque de lo
contrario el que el amor no se desplace a otro objeto, sino que recaiga sobre el yo, no
causaria mayor problema, pues tendriamos a un yo bien cargado de investiduras
amorosas, cuando lo que sucede es lo contrario, ya que no recibe o no se da a si mismo
sino reproches.

Y ahi asoma la tercera falacia, la que estd relacionada con el término “yo” y que lleva a
preguntarse si se trata realmente de un yo metapsicoldgicamente hablando, o sea, de la
instancia yoica e intrapsiquica como tal o de un yo de tipo mds bien funcional o, al
menos, de un yo confundido con el objeto, no bien separado, que habla de una instancia
a la vez externa-interna. Y es que lo que Freud nos describe es una situaciéon de
indistincion entre el objeto y el yo, puesto que se pasa del uno al otro sin limite alguno,
sin separacion entre ellos, lo que ciertamente facilita que el lado sombrio del objeto, es
decir la propia sombra o ausencia del objeto ligador y continente (pues -a mi modo de
ver- la sombra como metédfora hablaria de una ausencia de ese objeto, sobre todo en el
sentido de que al faltar el objeto falta su lado bueno, su lado de contencién narcisista-
amorosa y sOlo queda operando su lado sombrio o atacante, en la linea de lo que
J.Laplanche ya sefalaba en su obra La angustia. Problematicas I, cuando afirmaba:
«perder a la madre es perder la proteccidn contra todos los peligros. Pero el problema se
agudiza, ya que se advierte que el principal peligro contra el cual protege la madre es la
madre misma», p.340), caiga sobre el yo o que “la pérdida del objeto”, en cuanto que
liga y conjunta amorosamente, “se mude” en una “pérdida del yo” en cuanto conjuntado
por el amor narcisista. Pérdida que por cierto no puede ser confundida con una pura y
simple privacién real, sino que remite o tiene que ver con que lo que se pierde es la
proteccidon que el objeto proporciona de modo especial contra su lado sombrio o “malo
atacante” esto es, contra su lado de intromisién de la sexualidad inconsciente (dado que
el objeto opera necesariamente con dos caras'’ o clivado, o sea, en cuanto “pulsionante”
y en cuanto “continente ligador™).

Todo lo cual habla bien a las claras de que se trata de un yo muy fragil, no bien
establecido en cuanto objeto interno totalizado, puesto que necesita de esa presencia
protectora externa que sirva de referencia continente frente a las excitaciones internas.
De ahi que Freud hable de un “yo alterado por identificacion” (p.247, primer parrafo),
que nos indica que Freud estd dando cuenta de una identificacion puramente regresiva y
patogena, es decir, de un yo que no se ha podido desprender, separar de la “tdpica”
intersubjetiva o del sometimiento a la identidad impuesta por el otro y, por tanto, de un
yo no constituido por el proceso identificatorio estructurante. Dicho con otros términos,
en lugar de estar hablandonos del yo propiamente dicho, que se establece por medio de

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 20
www.revistaalter.com



una identificaciéon con la imagen totalizada del otro y que se constituyé como defensa
contra la sexualidad pulsional o frente a la dispersion de las pulsiones parciales, aqui
nos describe un yo desestructurado, un yo fundido-confundido o fusionado “con el
objeto resignado” (p.246, véase con el “objeto malo” o con el objeto que, al ser perdido,
s6lo proporciona su lado sombrio o atacante, su lado desestructurador de un yo).

Se trata, entonces y en realidad, de un yo que se establece desde o a partir del ello, como
afirmaré en su obra de 1923 El yo y el ello (en cuyo trabajo vuelve sobre esta cuestion
de la melancolia), de un yo confundido con su propio enemigo, de un yo sustentado o
sostenido en/por las pulsiones parciales, confundido con ellas (véase, por ejemplo, la
incorporacién oral), cuando en verdad sélo existe o se establece un yo frente o por
contrainvestidura de las pulsiones parciales.

Nos encontramos, pues, con que Freud —al no haber planteado que tanto lo sexual
patolégico como lo sexual amoroso a la vez emergen de lo entrometido por el otro en su
cuidar al sujeto infantil a raiz de ese encuentro o de ese vinculo del sujeto con el otro-
se ve obligado a hacer aparecer lo patologico desde el propio sujeto infantil y eso le
lleva a confundir lo estructurante con lo desestructurante, a confundir al yo con aquello
de lo que se defiende y frente o en enfrentamiento con lo cual sélo puede surgir o
establecerse. En definitiva —tal y como yo mismo he planteado en mi trabajo titulado
“La represion es una condicion de todo proceso identificatorio” (Revista de
Psicoanalisis de la APM, 2000, n°33, p.149)- se trata de un modelo, anticipando asi lo
planteado en la 2* tépica, que piensa al yo originidndose en/desde el ello, lo que
establece una modalidad de constitucion de toda la tdpica psiquica de forma no sélo
claramente endogenista, sino también guiada y basada en lo psicopatolégico. De ahi que
se haya insistido una y otra vez, siguiendo sin cuestionamiento alguno ese marco
freudiano, que la sombra del objeto que cae sobre el yo sea tan profundamente
alienante, cuando el yo sin duda va a erigirse sobre el modelo del objeto o sobre el
reconocimiento de la forma del otro humano, pero es una forma que delimita un dentro
y un afuera, una forma concebida como limite, una forma de totalizacién. En ningtin
caso se va a edificar o erigir sobre la figura del objeto en cuanto autoerdtico y
funcionando al modo de la pulsién parcial, pues de lo contrario no puede establecerse
un yo en cuanto instancia intrapsiquica y limite frente al ataque pulsional.

Parece, entonces, que una vez mds se requiere poner un cierto orden conceptual y
metapsicolégico frente a la utilizacion meramente descriptiva o fenomenoldgica que
Freud hace de ciertos términos que aqui emplea. Empecemos por el de fijacion: «Tiene
que haber existido, por un lado, una fuerte fijaciéon en el objeto de amor...» (casi al
inicio del segundo pérrafo de la p.247, un parrafo en el que encontramos toda una
acumulacién de términos, que son objeto de la precision metapsicolégica de Freud, pero
que aqui estan volcados de un modo poco matizado). Pues, bien, ;qué hay que entender
por fijacion? Cldsicamente se ha entendido como un estar apegado o muy dependiente
del objeto, pero esa idea no parece explicar bien la situacion, porque si el vinculo con el
objeto fuera positivo, es decir, una relacidon de objeto, propiamente dicha, no tendria por
qué haber mayor problema. Ademds, se puede salir de esa falta de explicacion
recurriendo a la precision aportada por S.Bleichmar, cuando distingue entre lo inscrito
que va a ser fijado al inconsciente por un acto de contrainvestidura (es decir, una
representacion de cardcter diverso, que opera como tapén del inconsciente) y el quedar
el sujeto fijado'' a, o sea, sujetado o sometido o ciertas inscripciones que, por ser un
efecto de traumatismos no metabolizables, pueden circular por el psiquismo sin estar

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 21
www.revistaalter.com



fijadas al inconsciente ni a ningtin sistema psiquico y por ello mismo estan libradas a la
repeticion (lo que, en el trabajo psicoanalitico de la cura, obliga a realizar una
construccién o un engarzamiento, que debe ser constituido y no meramente
recompuesto'?).

El siguiente término es el de investidura de objeto, ;qué se puede entender por un
término, que recibe, en el mencionado segundo parrafo de la p.247, a la vez estas otras
denominaciones: “elecciéon de objeto”, “investidura de amor”, “vinculo de amor” y
“amor de objeto”? Freud parece que utilice aqui este término en el sentido de “eleccion
de objeto” (en cuanto tercer momento de la evolucion de la libido segiin la secuencia:
autoerotismo, narcisismo, eleccién de objeto), porque va a insistir a continuacién en la
idea de una regresion, que se enmarca dentro de esa secuencia del devenir libidinal, si
bien a la vez esa secuencia no va a ser realmente tomada en consideracién de modo
estricto, porque el narcisismo como segundo momento del devenir pulsional va a ser
totalmente trastocado por un momento de orden no-pulsional (entrando ahi en juego la
confusién entre el devenir pulsional y la evolucién del individuo en su conjunto o del
organismo psicobioldgico), pues Freud se estd refiriendo a la idea de un “narcisismo
originario”: «Desde luego, corresponde a la regresion desde un tipo de eleccion de
objeto al narcisismo originario» (casi al final del segundo pérrafo de la p.247), es decir,
ese narcisismo definido en Introduccion del narcisismo como «el complemento
libidinoso del egoismo inherente a la pulsién de autoconservacion» (v.XIV, p.71-72) y
como «la imagen de una originaria investidura libidinal del yo, cedida después a los
objetos» (ibid. p.73).

Ahora bien -como sefala S.Bleichmar en su seminario de 1999 “Psicoandlisis e
inteligencia”, cap.VII, p.6- es imposible que haya amor al yo si no hay amor al objeto y,
viceversa, no hay amor al objeto si no hay amor al yo. Por consiguiente y a mi juicio,
como en la melancolia lo que se constata es denigracidon y rebajamiento del yo, no
podemos hablar de modo estricto de un “amor al objeto” o de una “investidura de
amor”, o de un “vinculo de amor”, que son los términos empleados por Freud, quien
parece estar confundiendo la relacién o el vinculo autoconservativo, que une al sujeto
infantil con el objeto exterior"”, con la relacién de amor objetal propiamente dicha, del
mismo modo que confunde al yo con el individuo psicobiolégico, confusién que se
mueve en paralelo con la confusibn o marasmo conceptual entre el plano
metapsicoldgico y el plano descriptivo, que aqui tanto se nota.

Un otro término a precisar en este parrafo tan denso es el de identificacion narcisista.
Habitualmente este tipo de identificacion es planteado como una respuesta o una
reaccion a la pérdida de objeto, pero ese planteamiento no parece muy ajustado a la
situacion real, porque lo que con ella se trata de conseguir es que no exista la pérdida o
que se mantenga dentro de si al objeto. Por eso éste va a ser incorporado masivamente,
lo cual ya indica que aqui se trata realmente de una pervivencia psiquica del objeto y no
de una pérdida. Idea que parece ser sugerida por el propio Freud cuando afirma: «La
identificacion narcisista con el objeto se convierte entonces en el sustituto de la
investidura de amor, lo cual trae por resultado que el vinculo de amor no deba
resignarse, a pesar del conflicto con la persona amada» (hacia el centro del segundo
parrafo de la p.247). Freud habla, pues, de una no resignacién (vocablo, el de
resignacion, equivalente a renuncia, a devolucidon, segtin el Diccionario de la RAE), que
es lo mismo que decir que no hay pérdida ahi y, por tanto, no puede haber auténtico
duelo.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 22
www.revistaalter.com



Ahora bien, Freud en la ya mencionada 31° Conferencia de Introducciéon al
psicoanalisis articula claramente a la identificaciéon con la pérdida de objeto: «Si uno
ha perdido un objeto o se ve precisado a resignarlo, es muy comun que uno se resarza
identificindose» (v.XXII, p.59), sugiriendo asi que el proceso identificatorio (visto,
claro estd en Freud, desde el sujeto) se establece sobre la base de la pérdida de objeto y
no por la via de la sustitucion de la investidura de objeto, que trata precisamente de que
no exista esa pérdida, de negarla a toda costa.

Y es que no basta con sustituir a un objeto por otro, pues este otro objeto puede estar en
contigiiidad o continuidad con el objeto anterior (como es sabido, el pasaje de la figura
materna a la figura paterna puede estar hecho sobre una mera sustitucion de una figura
por otra dentro del mantenimiento de una relaciéon dual sin pasaje a lo ternario o
triangular). Lo que se requiere realmente es separarse, es desprenderse del objeto
vinculado al autoerotismo o al también llamado “ejercicio pulsional directo”. De lo
contrario no cabe la posibilidad de llevarse a cabo una identificacién propiamente
dicha', que debe ser relacionada claramente con la pérdida o el abandono-represién de
los objetos originarios, es decir, la identificacién en cuanto proceso mismo sélo se
puede instaurar sobre la base de la represion originaria, que tiene a su cargo la renuncia
o el sepultamiento del autoerotismo, y nunca sobre la base de mantener a cualquier
precio el objeto, que funciona no como objeto de amor sino como objeto de la pulsion,
en cuyo caso no hay pérdida alguna.

Pero, dado que en la obra de Freud no estd reconocida conceptualmente la intromision
sexualizante del otro o, dicho de otro modo, por mas que Freud se haya acercado una y
otra vez a la nocién de mensaje sexual parental, como a la vez el edificio entero y su
teoria le empuja siempre a alejarse de tal nocion, esa situacion de orden estructural le va
a obligar a meter lo psicopatolégico en el movimiento mismo del proceso de
configuracién o constitucion de la topica intrapsiquica.

Es decir, al no poder contar Freud en su conceptualizacién con la primacia del otro en el
orden pulsional, resulta que, a la hora de dar cuenta de la configuracién intrapsiquica o
del devenir pulsional (véase lo que Freud denomina “la evolucion de la libido”), por una
parte, no va a poder separar bien lo intrapsiquico de lo intersubjetivo, asi como lo
estrictamente psiquico de lo psico-biolégico, y va a retrotraer el proceso identificatorio
a las investiduras de objeto, las cuales parecen remitir mas bien (segin lo sugiere el
término empleado por Freud: Besefzung) a una situacion que no es precisamente una
relacion como tal entre un sujeto y un objeto, ya que hay indiferenciacién de los dos
polos respecto de la Besetzung o de la ocupacién, no sabiéndose en realidad quién ocupa
a quien, lo que parece cuadrar con la no separacién respecto del objeto (correspondiente
a la tépica intersubjetiva) y con la no presencia de un yo propiamente dicho. Y, por otra
parte, Freud se ve obligado a confundir lo estructurante con lo patolégico no pudiendo
distinguir entre la identificacion y la incorporacién oral-canibdlica, lo que le llevarad en
la 2° tépica a hacer surgir el yo de/desde el ello, lo cual es una clara contradiccién y una
auténtica aporia, como le sucede cuando hace emerger lo pulsional de lo instintivo.

Pero detengdmonos ahora un momento en la idea de la incorporacién oral. Freud, como
es conocido, recoge esta idea de K.Abraham. Asi lo sefala claramente al final de este
segundo parrafo de la p.247: «A esa trabazén reconduce Abraham, con pleno derecho la
repulsa de los alimentos que se presenta en la forma grave del estado melancélico». Y

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 23
www.revistaalter.com



J.Strachey nos indica en una nota a pie de pédgina, la nota n° 11, que Abraham se lo
sefal6 a Freud en su carta del 31 de marzo de 1915, carta que aparece en la
Correspondencia entre ellos y de la cual merece la pena recoger los elementos
siguientes: «En el caso de mis enfermos, yo he tenido la impresién que el melancdlico,
como es incapaz de amar, querria apoderarse compulsivamente de un objeto de amor.
Segtin mi experiencia, se identifica con su objeto de amor, es decir, no puede soportar
su pérdida, es supersensible al mds minimo gesto de antipatia por su parte... En el
narcisismo es cuestion de identificacion y usted lo remite al fundamento infantil de este
proceso: el nifio querria incorporarse un objeto de amor, en una palabra devorarle. Pues
bien, tengo todas las razones para pensar que una tendencia canibalistica de este tipo es
inherente a la identificaciéon melancélica... Mi primer argumento es el temor de los
melancélicos de morir de hambre. Comer aqui ha ocupado el lugar del amor. Presumo
de buena gana que el papel asignado en la neurosis obsesiva a la zona anal es asumido
en la melancolia por la zona oral» (op.cit., p.221-222).

De estos elementos se deduce sin forzamiento alguno que o bien se trata de un proceso
de “apoderamiento”, correspondiente a la pulsiéon de autoconservacién y por tanto de
orden no-sexual, o bien se trata de algo pulsional en sentido estricto, en cuyo caso
estamos ante un proceso correspondiente al ejercicio pulsional directo o ante un
funcionamiento de tipo autoerdtico (confundido, como de costumbre desde el propio
Freud, con el funcionamiento narcisista), pues no se puede soportar la pérdida o
separacion del objeto, el cual es entonces “incorporado-devorado”, o sea, metido dentro
como algo propio.

Consideracion que puede ser matizada por medio de la diferenciacién aportada por
J.Laplanche en su texto “Implantation, intromission” (Psa.Univ., 1990, 15, 60, p.158),
cuando sefiala que la intromisién (descrita como «un proceso que cortocircuita las
diferenciaciones de las instancias en vias de formacion al meter en el interior del sujeto
infantil un elemento rebelde a toda metabolizacion») esta «en relacion estrecha con la
oralidad y la analidad», mientras que la implantacién «estd referida mds bien a la
superficie del cuerpo en su conjunto». Una diferenciacién que ayuda a discriminar entre
la identificacién (por medio de la cual se establece un yo en cuanto conjunto totalizado
y diferenciado del otro) y la incorporacién oral-canibdlica (que es a relacionar con el
sujetamiento al exceso sexualizante impuesto por el otro adulto y, por consiguiente, con
un no separarse del objeto o del otro, cuya pérdida no puede ser tolerada).

Y es que la identificacion, como proceso estructurante de un yo, remite
fundamentalmente a una pérdida y a un desabrocharse o desanudarse de los vinculos
correspondiente al sujetamiento provocado por el exceso sexual entrometido por el
adulto al proporcionar los cuidados autoconservativos. Lo cual permite, por otra parte,
colocar el origen del proceso identificatorio en y desde el otro, ya que sélo si el otro ha
conjuntado al sujeto infantil (a la vez que lo ha fragmentado con su exceso sexual, que
conlleva un erotizar todo el cuerpo infantil y el quedar éste troceado, sexualmente
hablando, o desunificado en pulsiones parciales) y se ha diferenciado de €l permitiendo
asi el establecimiento de un yo, sélo bajo esas condiciones es posible desanudarse-
desgajarse del otro e identificarse con él. Dicho de otro modo, sélo si el otro ha abierto
el acceso a su pérdida o a su desgajamiento-separacion de €l, hay posibilidad de un
proceso identificatorio, de lo contrario sélo estd en juego un sujetamiento a la identidad
impuesta desde el otro. Algo que, en cierto modo, parece sugerir D.Lagache cuando, en

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 24
www.revistaalter.com



su trabajo de 1956 “Deuil pathologique”, sefiala que su paciente nunca se desgajé del
dominio de la madre, tanto externa como interna, lo que le impidié el camino de la
identificacion con el padre, precisando al final que «el sentido del trabajo del duelo no
es sOlo ni esencialmente el separarse de un objeto de amor... sino la destrucciéon de una
autoridad moral que no permite vivir» (Agressivité, structure de la personalité et
autres travaux. Oeuvres IV, Paris, PUF, p.28).

Volviendo de nuevo a nuestro texto, tenemos que el dltimo parrafo de la p.247 va a
insistir en la conexion entre la melancolia y “el predominio del tipo narcisista de la
eleccion de objeto”. Ahora bien, sabemos por otras aportaciones de Freud al respecto
que, al hablar de “tipo narcisista de la elecciéon de objeto”, se estd refiriendo en realidad
al modo autoerdtico de funcionamiento o de satisfaccion pulsional, tal y como es
formulado por el propio Freud en varias ocasiones: «Nos hemos acostumbrado a llamar
narcisismo a la fase temprana del desarrollo del yo, durante la cual sus pulsiones
sexuales se satisfacen de manera autoerdtica» (Pulsiones y destinos de pulsion, v.XIV,
al final de la p.126) y «Llamamos narcisismo a ese estado (alude a lo que acababa de
describir asi: «El yo se encuentra originariamente, al comienzo mismo de la vida
animica, investido por pulsiones»), y autoerdtica a la posibilidad de satisfaccion», Ibid.,
al término del segundo pérrafo de la p.129). En nuestro texto mismo lo confirma en esa
linea indirectamente cuando indica que en la melancolia se produce una “regresion
desde la investidura de objeto hasta la fase oral de la libido que pertenece todavia al
narcisismo” (al finalizar el tercer parrafo de la p.247), pues hay que suponer que tanto la
fase oral como la fase anal pertenecen a la satisfaccion pulsional autoerética.

Por otro lado, también en ese ultimo parrafo de la p.247 (aunque en frases que
corresponden ya a la p.248) Freud trata de diferenciar entre identificacién narcisista e
identificacion histérica, lo que afianza un planteamiento meramente psicopatoldgico de
la identificacién y a la vez le impide a Freud el articular la identificacién con el
narcisismo (si bien entendido éste como procedente del narcisismo parental y no como
un estado originario del sujeto al comienzo de la vida).

La identificacién histérica (a través de la cual uno se apropia de una caracteristica del
objeto y, por tanto, se identifica con un rasgo parcial del objeto) es planteada como un
mecanismo para formar sintomas. Ahora bien -como ha precisado S.Bleichmar- la
formacion de sintomas supone que la represidon estd bien establecida y que hay un
aparato psiquico ya constituido. En ese sentido, se puede afirmar —como lo hace Freud-
que aqui “persiste” el vinculo con el objeto, vinculo que no se ha abandonado ni tirado
por la borda, pues se ha internalizado sélo un rasgo parcial del objeto, por lo cual hay
siempre distancia y diferencia con éste y eso facilita el abandono, la separacion, la
independencia. Cosa que no sucede en la asi llamada identificacién narcisista, en la que
se tiende a no hacer diferencia en la medida en que no hay limites de separacién con el
objeto, tal y como Freud y el pensamiento postfreudiano (al no diferenciar entre
autoerotismo y narcisismo) la han entendido siempre.

De todos modos, aqui Freud no nos dice nada nuevo sobre la identificacion narcisista y
por tanto es considerada dentro de la idea de que se sustituye o resigna una investidura-
amor de objeto por un amor a si mismo. Un amor por el objeto sobre el que Freud nos
precisa (en el parrafo siguiente y al final de la p.248) que no se puede resignar, por mas
que el objeto sea resignado, ya que —por otro lado- es en realidad “odio”: «el odio se

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 25
www.revistaalter.com



ensafia con ese objeto sustitutivo insultdndolo, denigrandolo, haciéndolo sufrir y
ganando en este sufrimiento una satisfaccion sadica» (p.248-249).

Ahora bien, si en la identificacion narcisista el amor es odio y hay claramente un goce
en el automartirio («ese automartirio de la melancolia, inequivocamente gozoso», casi al
comienzo de la p.249), parece claro que lo que asi se describe corresponde a la
satisfaccion autoerdtica o al denominado “ejercicio pulsional directo”, que estd llamado
a ser sepultado con/por la represion originaria, pero que cuando ésta no se ha
establecido o se ha derrumbado nos encontramos con un funcionamiento psiquico en el
que estd predominando «la satisfaccion de tendencias sddicas y de tendencias al odio»
(primer parrafo de la p.249) por méas que tengan que servirse de un “rodeo” a través del
propio sujeto («suelen lograr los enfermos, por el rodeo de la autopunicion, desquitarse
de los objetos originarios y martirizar a sus amores por intermedio de su condicién de
enfermos tras haberse entregado a la enfermedad a fin de no tener que mostrarles su
hostilidad directamente», p.249), esto es, por medio de la vuelta hacia la propia persona,
que a la vez es el destino -junto con el de la transformacién en lo contrario- que Freud
asignaba a la pulsion “en el curso de su desarrollo” (Pulsiones y destinos de pulsion,
v.XIV, p.123), si bien como destino predecesor de la represion originaria.

Algo que nos indica de nuevo que estamos aqui ante un funcionamiento que
corresponde al devenir inicial de la pulsion sexual, que es el autoerotismo. Lo llamativo,
sin embargo, es que utilice los términos “yo” o “amor a si mismo” del modo en que lo
hace, porque eso muestra que estin siendo empleados no sélo sin precision
psicoanalitica (véase, mejor, sin precision metapsicoldgica, a pesar de tratarse de un
trabajo perteneciente a los escritos metapsicoldgicos), sino ademds de un modo
meramente descriptivo o sin suficiente discriminacion, porque ;es que podemos aceptar
como una descripcién precisa y acertada esa que hace Freud afirmando: «Hemos
individualizado como el estado primordial del que parte la vida pulsional un amor tan
enorme del yo por si mismo» (poco después del comienzo del segundo pérrafo de la
p.249), cuando al inicio del sujeto no hay yo ni hay capacidad de amar? Una vez mads
Freud parece haberse olvidado de la secuencia psiquica que caracteriza a “la vida
pulsional” o lo que otras veces denomina “la evolucién de la libido”, o sea, la secuencia:
autoerotismo, narcisismo, eleccién de objeto.

Por otra parte, ;qué clase de amor es ése? Dicho de otro modo, ;se puede categorizar o
calificar desde el psicoandlisis como amor a ese funcionamiento psiquico, en el que no
hay otra cosa que el llamado “si mismo”? ;Es que acaso ese yo del que Freud habla
aqui, corresponde al yo procedente de la nueva accidn psiquica que se tiene que agregar
a las pulsiones autoerdticas iniciales (de acuerdo con la exigencia metapsicoldgica
establecida en Introduccion del narcisismo, v.XIV, octavo parrafo del texto), o se trata
mds bien de un término meramente descriptivo con el que se estd dando cuenta del
individuo como tal? Y, por dltimo, ;qué clase de amor del yo por si mismo es ese que
puede conducir a un “darse muerte” (p.249) o que puede caracterizarse, por ‘“una
extraordinaria rebaja en su sentimiento yoico” (p.243) y por un “empobrecimiento”
(p-243,245 y 250)?

Por cierto que, a ese respecto, en el segundo parrafo de la pagina 250 Freud nos indica
que ese empobrecimiento «deriva del erotismo anal arrancado de sus conexiones y
mudado en sentido regresivo». Una indicacion que parece sefialar que el
empobrecimiento se produce de una manera un tanto mecdnica, o sea, COmMO

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 26
www.revistaalter.com



consecuencia de un funcionamiento en abstracto o en si mismo, cuando lo que sucede
realmente es que ahi se estd produciendo un tipo de funcionamiento pulsional
meramente o predominantemente parcial, que no ha podido ser conjuntado, y eso sélo
puede ser debido a que el encuentro y el vinculo con el otro adulto que cuida y, en este
caso, que limpia la zona anal, no ha permitido relativizar y conjuntar el placer que se
desprende de esa zona erotizada, dado que €l mismo estd fijado a esa zona (véase a un
erotismo anal) y, por tanto, no ha sepultado o renunciado a esa satisfaccion parcial, tal y
como exige y conlleva la represion originaria.

De todos modos, algo parece vislumbrar el propio Freud en ese sentido (me refiero a
que estd planteando las cosas de manera no muy precisa) cuando se ve obligado a
reconocer que aqui «nos falta la comprensién econémica del proceso» (hacia el centro
del tercer parrafo de la p.250). Pero, sobre esa “comprensién econémica”, si seguimos
de cerca la frase que Freud emplea a continuacién (la de «El insomnio de la melancolia
es sin duda testimonio de la pertinacia de ese estado, de la imposibilidad de efectuar el
recogimiento general de las investiduras que el dormir requiere»), averiguamos que esa
comprension tiene que ver precisamente con la ligazén o la desligazén de las
investiduras o -como afirma el Vocabulaire de Laplanche y Pontalis (p.125)- «con la
hipétesis segin la cual los procesos psiquicos consisten en la circulacién y en la
reparticion de una energia (la pulsional) cuantificable, es decir, susceptible de aumento,
de disminucién y de equivalencias».

Dicho con otras palabras, si en la melancolia es imposible efectuar el recogimiento
general de las investiduras, eso indica que aqui las pulsiones autoeréticas no han sido
unificadas ni conjuntadas a consecuencia de una ausencia de renuncia y por tanto la
pulsion parcial estd predominando enteramente. De ahi que el yo no tenga capacidad o
poder para salir al paso de esa situacion, o sea, para imponer el deseo conjuntado de
dormir («EIl complejo melancélico... vacia al yo hasta el empobrecimiento total; es facil
que se muestre resistente contra el deseo de dormir del yo», p.250). Y es que, si las
pulsiones autoerdticas no estdn unificadas, el yo no puede constituirse realmente, tal y
como pudo ser conceptualizado por Freud en Introduccion del narcisismo.

Para describirlo en nuestro texto Freud se vale de la metafora de “una herida abierta”,
una metafora que, por cierto, ya emple6 en su Manuscrito G de enero de 1895,
manuscrito consagrado al tema de la melancolia, en el que tras establecer de entrada la
relacion con el duelo por tratarse del mismo afecto en los dos casos, el de la pérdida,
Freud parte de una idea, cuya expresion: «La melancolia consistiria en el duelo por la
pérdida de la libido», (Sigmund Freud Cartas a Wilhelm Fliess, 1887-1904, p.99),
me parece significativa porque, si anadimos simplemente el adjetivo “ligada” al vocablo
libido, aparece que al perder el melancélico la libido ligada va a quedar totalmente a
expensas de la libido desligada. Y esa herida va a exigir el dirigir hacia ella toda la
energia de investidura y, como consecuencia de ello, el yo se vacia o queda totalmente
empobrecido. Un planteamiento que parte del supuesto energetista de los vasos
comunicantes, segun el cual, si el liquido estd en un lado, ya no hay mads liquido en el
otro lado. Ahora bien, ya el citado Vocabulaire de Laplanche y Pontalis nos sefiala que
Freud no aport6 una elaboracion tedrica rigurosa sobre las nociones econémicas. Por lo
tanto, se necesita precisar las cosas de un modo mads pertinente en la linea de lo que
sefalaba hace un momento, esto es, si el yo se vacia hasta el empobrecimiento total, eso
sOlo puede suceder en el caso de un sujeto no estructurado intrapsiquicamente y, por
consiguiente, de un yo no bien establecido o con un fallo de base en la organizacién

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 27
www.revistaalter.com



yoica. Lo cual va a comportar tanto reproches o maltratos contra el propio sujeto, como
engrandecimientos maniacos, que pretenden un triunfo del yo precisamente para suplir o
negar directamente su ausencia o bien su endeble establecimiento.

Justamente en este final de su articulo Freud le va a dedicar una atencidn especial al
“esclarecimiento” del aspecto maniaco, como alternancia de la melancolia, pero no
parece aportar nada novedoso, porque va a insistir en la idea de un dominio o de un
triunfo yoico (habla, hacia el centro de la 251, de “los estados de alegria, jubilo o
triunfo”), dado que no tiene que realizar “gastos de represion” (p.251 al final). De
hecho, el mismo Freud tiene que reconocer enseguida que «Este esclarecimiento suena
verosimil pero, en primer lugar, estd todavia muy poco definido y, en segundo lugar,
hace aflorar més preguntas y dudas nuevas que las que podemos nosotros responder»
(p.252, tercer parrafo).

Y ante esa indefinicion se va a percatar de que no ha tomado en cuenta para pensar la
melancolia “el punto de vista topico”, que exige considerar si el proceso psiquico
correspondiente al sufrimiento melancélico hay que situarlo més en el plano de lo
inconsciente que en el plano mds especificamente yoico. Su planteamiento es el
siguiente: «Hasta ahora apenas hemos considerado el punto de vista topico en el caso de
la melancolia, ni nos hemos preguntado por los sistemas psiquicos... entre los cuales se
cumple su trabajo... y cudnto dentro del yo, en el sustituto de ellas [se refiere a «las
investiduras de objeto inconcientes»]| por identificacion» (p.253, primer pérrafo).

Pero -a mi parecer- ese planteamiento no le da resultado (de hecho, el propio Freud se
ve obligado a reconocerlo abiertamente: «Por mds que aceptemos esta concepcion del
trabajo melancoélico, ella no nos proporciona la explicacion que buscdbamos», p.254
casi al final), porque parte de unos supuestos o de unos “a priori” que le impiden
adentrarse realmente en lo que pasa. Esos supuestos son -de un lado- el que las
investiduras de objeto inconscientes estdn resignadas, cuando precisamente la
melancolia da cuenta de que no es asi, sino de que sigue vigente esa “investidura
inconciente” de objeto y que, por tanto, no fue sepultada por la represion originaria (y
no porque ésta no sea capaz de hacerlo, sino porque ésta no fue llevada a cabo o porque
se vino abajo). Y -de otro lado- el que como consecuencia de esa resignacion esta
siempre en juego u operando psiquicamente un yo, definido (en p.253) como “sustituto
de esas investiduras resignadas por identificacion”. Un planteamiento vélido e
interesante, que el mismo Freud se carga o contradice al hablar de regresion al yo, pues
,qué tipo de yo es ése al que se regresa o se vuelve hacia atrds? ;como se puede llamar
regresion al ir o retirarse al yo? Pues sencillamente porque Freud considera también al
yo o bien como punto de arranque sin estructuracién alguna aunque reservorio de la
libido («la investidura libidinal amenazada abandona finalmente al objeto, pero sélo
para retirarse al lugar del yo del cual habia partido», primer parrafo de la p.254) o bien
(aunque es lo mismo que lo anterior) como algo puramente narcisista, en el sentido de
cerrado en si mismo sin dirigirse para nada al objeto («regresion de la libido al yo...
regresion de la libido al narcisismo», p.255).

Lo cual permite pensar que, como Freud considera implicitamente que la libido hacia el
objeto es libido ligada, hay que sobreentender que, al hablar de “regresion de la libido al
yo o al narcisismo”, estd refiriéndose entonces a que la libido, al desligarse o
desvincularse del objeto, va a funcionar como libido desligada en-dentro del yo, con lo

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 28
www.revistaalter.com



que eso comporta tanto ataque-aniquilamiento del propio yo, como triunfo de tipo
maniaco por parte de este yo, lleno de libido desligada del objeto.

Finalmente, en las palabras conclusivas de este texto Freud sitia el problema de la
melancolia dentro del propio yo, si bien es un yo profundamente escindido entre una
herida y una contrainvestidura extrema que se tiene que llevar a cabo cuando la
represién originaria se ha derrumbado®: «El conflicto en el interior del yo, que la
melancolia recibe a canje de la lucha por el objeto, tiene que operar a modo de una
herida dolorosa que exige una contrainvestidura grande en extremo» (p.255). A este
respecto algunos autores, como por ejemplo J.Guillaumin'®, han puesto su acento sobre
todo en la cuestion econdmica del dolor en el marco de un planteamiento un tanto
mecanicista y endogenista; mientras que S.Bleichmar en su obra La fundacion de lo
inconciente (p.36) nos habla de la vivencia de dolor como «el efecto de la irrupcién de
cantidades hipertréficas que perforan los dispositivos-pantalla» y como lo que «favorece
el reinvestimiento de la imagen mnémica del objeto hostil». Esta consideracion dltima
remite o se engarza con una conceptualizacion acerca del dolor, segtn la cual el dolor es
concebido (siguiendo lo apuntado por Freud en Mas alla del principio de placer y que
ya hemos tenido ocasion de trabajar en mi comentario a ese texto) como una “efraccién”
del limite, tanto como corporal o cutdneo como limite del aparato psiquico o del yo, y
como un aflujo de energia “no ligada”.

Notas

* Seminario impartido en Madrid y en San Sebastian durante los afios 2003 y 2004

" En ese sentido el duelo no es una prueba de la realidad, no es la victoria de un realismo brutal,
que se formularfa asi: “murid, pasemos a otro cosa”. El duelo es profundizacién del enigma, es
decir, de la relacién al otro en el sentido de la relacién a la alteridad u otreidad que se vivencia a
través del inconsciente singular y, por tanto, es profundizacién del trabajo constante por la
apropiacion de esa ajenidad.

* Pienso que “no puede indicarse con facilidad en una fundamentacién econémica”, porque esta
fundamentacién no contempla el hecho (trascendental en términos psiquicos) de que ciertas
“piezas” o elementos han dejado de ser un detalle o una parte del todo para convertirse (a
consecuencia de las dificultades en la relacién con el otro o de las situaciones trauméticas
vividas en el vinculo) en fragmentos desgajados del todo, que han pasado a ser algo en si
mismos sin conexion con el todo y que necesitan un trabajo no deductivo ni inductivo, sino
abductivo, es decir, término a término o de lo particular a lo particular (S.Bleichmar, Curso de
postgrado 2001-02 sobre “Traumatismo y Simbolizacién”, Univ. Nacional de Cordoba,
Argentina).

? Lo que es otra manera de decir que esa estructuracién ha estado en juego gracias a que el otro
la ha hecho suya y la ha aportado. Téngase en cuenta que, cuando determinada estructura no es
aportada por el otro o no estd en juego, la capacidad de metabolizacién del sujeto es mucho
menor.

* Es decir, parte siempre, en la descripcién de los casos, de un sujeto en cuanto ya constituido
intrapsiquicamente (a diferenciar del sujeto ain en constitucidn) y eso le impide captar que en
determinados casos ese supuesto puede no estar operando. De hecho, esa descripciéon que hace
del melancélico nos indica que ahi no estd interviniendo la represidon originaria, pues todo
neurdtico se caracteriza por la represion y ésta implica el pudor, que es algo que no muestra el
melancdlico, entregado a un ejercicio perverso de masoquismo erégeno, que comporta ya una
falla importante en la represion originaria.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 29
www.revistaalter.com



> 0, dicho con otros términos, presente de antemano en la cultura o en el lenguaje, a cuyo
respecto merece la pena tomar en consideracion que el planteamiento estructuralista ha
transformado la ley del lenguaje o de la cultura en causa de la patologia psiquica, cuando la
causa debe ser siempre buscada término a término en lo especifico; asi como en el
planteamiento kleiniano la causalidad ha sido remitida a formas miticas enddgenas, ya que en
dltima instancia la causalidad para el kleinismo estd dada por el instinto de muerte o por la
cantidad constitutiva de instinto de muerte presente en un sujeto.

® Lo que se conecta con lo que Freud apunta aqui en el sentido de que en el melancélico lo que
estd operando es una instancia critica escindida, que trata a ese sujeto (no constituido
yoicamente de modo estricto, puesto que, si estuviera bien establecido el yo, esa instancia critica
estaria suficientemente conjuntada y no escindida en/con el yo) de manera despiadada, es decir,
sin respeto y sin amor. Es claramente una instancia que el sujeto ha tomado del otro (véase de la
tépica intersubjetiva) y que, como funciona desgajada del carifio amoroso narcisista se mueve
libremente y sin la atadura (ligazén o conjuncién) amorosa y respetuosa.

7 (Es que acaso en el melancélico se ha constituido el “objeto de amor”? Una vez m4s Freud da
por supuesto algo (el que el “objeto de amor” estd establecido en todo sujeto), cuando él mismo
nos ha enseflado que en psicoandlisis no hay que dar por supuesto y establecido ni la propia
heterosexualidad, a lo que se afiade el estar confundiendo ahi el objeto de la necesidad y el
objeto de orden pulsional.

¥ Se pueden consultar las precisiones que aporta al respecto J.Laplanche en su articulo ya
mencionado “Duelo y temporalidad” (p.15 en el segundo y el tercer parrafos), en el sentido de
que, cuando el objeto se va, lo que queda con nosotros es por excelencia su parte enigmatica,
que remite a su sexualidad inconsciente y que nos lleva a demandarnos qué querria de nosotros
al dejarnos.

? Véase ahi un goce (en el sentido psicoanalitico del término) de tipo masoquista, que habla de
que el autoerotismo no fue sepultado, tal y como exige y lleva a cabo la represion originaria.

' De hecho, la sombra y el objeto o el objeto y su sombra no se separan, estan siempre juntos o
sin poder desvincularse, representando el objeto como tal al aspecto o lado amoroso y su
sombra (a relacionar con la falta de color, véase aqui: falta de calor amoroso) representaria el
aspecto atacante-destructivo.

" Véase, por ejemplo, la fijacién del sujeto a los objetos primarios (como aparece en las
enuresis y las encopresis) y a los modos de satisfaccién primarios (como el goce masoquista en
cuanto fijacién a un vinculo primario, en el cual se extrae el placer de la misma zona en la cual
estd instaurado el dolor). Todo lo cual habla de una falla en la represién primaria o de una
ausencia de represiéon como tal.

2 Precisando mds claramente el trabajo psiquico a realizar en esas situaciones, S.Bleichmar ha
puesto de relieve (véase lo ya sefalado en la nota 2) que habria que trabajar término a término
en la medida en que hay representaciones que operan en el psiquismo no como detalles
pertenecientes a un todo, sino como fragmentos que, desgajados del todo al que pertenecieron,
no remiten al todo y circulan ya como algo en si mismo e independiente, al estilo de las
Ilamadas por Freud “reminiscencias”.

" Por cierto que en ese plano del vinculo autoconservativo hay que situar la famosa “teoria de
las relaciones de objeto”, es decir en el plano de la intersubjetividad, que no hay que confundir
con el plano de la tépica intrapsiquica. Y, en ese sentido, no hay que confundir la presencia del
objeto, que no conlleva la correspondencia de un sujeto (que atn estd por constituirse como tal
en el sentido psiquico) con la relacién de objeto propiamente dicha, la cual comporta siempre la
separacidn-distincién entre sujeto y objeto.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 30
www.revistaalter.com



' En esta misma linea parece moverse H.P.Blum (por mds que su planteamiento esté
impregnado enteramente por un punto de vista evolutivo y genetista) cuando afirma que «No
tiene sentido recurrir al concepto de identificacién cuando adn no existe vinculo emocional
alguno a un objeto diferenciado susceptible de identificarse... Antes de que se lleve a cabo la
diferenciacién entre el si mismo y el objeto se advierten interiorizaciones que preceden a la
identificacién» (“En torno a la identificacién y sus vicisitudes”, Libro anual de Psicoanalisis,
1986, p.95).

" De hecho, ya el sacar a colacién el mecanismo de la contrainvestidura es remitir a la represién
originaria, puesto que ese mecanismo —segln lo planteado por el propio Freud en sus escritos
metapsicoldgicos- es el tnico modo de establecimiento o el modo de operar de la represion
originaria, que sin duda ha fallado en el caso de la melancolia, de ahi que se requiera lo que
Freud denomina aqui: “una contrainvestidura grande en extremo”.

' “L’objet de la perte dans la pensée de Freud”, Rev.fran¢.Psychanal., 1989, t.LIII, 1.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 31
www.revistaalter.com



