ALTER

REVISTA DE PSICOANALISIS
INVESTIGACION Y TRADUCCIONES INEDITAS
www.revistaalter.com

* K K
ALTER / SEMINARIOS
«El problema econémico del
masoquismox» *

José Gutiérrez Terrazas

Se trata de un texto escrito —segun sefala la habitual nota introductoria de J.Strachey- a
comienzos de 1924, momento en el que, tras pasar por varias operaciones (las del 4 y
del 12 de octubre, asi como otra mas a finales de noviembre) a consecuencia de un
céncer de paladar (sin duda asociado con el excesivo consumo de tabaco, consumo
vinculado —por otra parte y en udltima instancia- al prototipo de todas las adicciones,
que es la masturbacion, y que Freud mismo confirmd, tal y como es recordado por
P.Gay en su conocida biografia') y tras la muerte, profundamente sentida por Freud, de
su nieto de cuatro afios (hijo menor de su hija Sophie,en el verano de 1923), Freud
parece reencontrarse con un cierto dnimo renovado, si bien obtenido muy a duras penas

y después de pasar por momentos depresivos “excepcionalmente severos’™.

Ese 1924 —por otro lado- es a la vez una época histdrica en la que la teoria de la pulsion
de muerte, planteada como “puramente especulativa” o como una hipétesis «por
curiosidad de saber adénde lleva»’, se ha convertido en una especie de dogma o de
postulado de tipo metafisico o metabioldgico, que le conduce a pensar la pulsién de
muerte como regida por “el principio de Nirvana” y —en ese sentido- la meta de la
pulsiéon de muerte es la de «conducir la inquietud de la vida a la estabilidad de lo
inorgénico»*. Con lo cual no se trata de la muerte “psiquica” a consecuencia de lo
pulsional desligado, que remite al aniquilamiento del yo y que nunca es equivalente a la
muerte de la vida fisica. Y es que el recurso a principios postulados como axiomas, en
lugar de situarse en el terreno especifico y no especulativo del psicoandlisis -que es el
de la realidad “intrapsiquica” o del psiquismo pulsional inconsciente-, conduce a
confundir lo psiquico con lo orgdnico o con lo psicobiolégico.

Freud comienza su texto (v.XIX, p.165-176) colocdndose en o «desde el punto de vista
econdémico» (p.165, inicio del primer pérrafo) y eso es lo que le lleva a ver el
masoquismo como ‘“‘enigmadtico” e “incomprensible”, en el sentido de misterioso,
cuando eso es percibido asi por la posicion en que Freud se coloca, que es la posicién de
situar al principio del placer como el principio que  «gobierna los procesos animicos»
(p.165). Un planteamiento que viene desmentido claramente por la experiencia

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



psicoanalitica, la cual descubre que en la vida intrapsiquica, gobernada por la fantasia
inconsciente, se da o existe placer en el dolor, placer que no debe ser pensado
meramente como equivalente a la descarga, puesto que la tensién es también placentera,
tal y como aparece en la sexualidad infantil, caracterizada no por la buisqueda de la
descarga, sino de la tension o de la excitacion.

Por otra parte y dado que «la existencia de la aspiracién masoquista en la vida pulsional
de los seres humanos puede con derecho calificarse de enigmdtica» (p.165, primer
parrafo), Freud va a tratar de aportar dos clases de clarificaciones, unas mds de tipo
clinico o psicopatolégico y otras mds de tipo tedrico, clarificaciones que se van a ir
entrecruzando, aunque el texto en sus primeros parrafos se va a mover en el ambito de
las aclaraciones tedricas y muy en particular en el intento de esclarecer las ideas en
relacion con los principios postulados para dar cuenta del funcionamiento en general de
los procesos animicos.

Y aqui tenemos ya una primera y persistente oscilacion o, mejor, una ambigiiedad en el
pensamiento de Freud, en la medida en que —por un lado- parece ceiiirse a su campo
especifico, que es el de los procesos animicos, y —por otro lado- no se contiene a si
mismo en ese terreno y, como la “tentacion” es muy fuerte, salta a querer abarcar toda
nuestra vida en general: «Nos sentimos tentados de dar al principio de placer el nombre
de guardian de nuestra vida y no sélo de nuestra vida animica» (p.165, segundo
parrafo).

Ambigiiedad que le mete en embrollos, que se sostienen desde un planteamiento
biologicista que toma en consideracién “el aparato bioldgico” concebido como una
organizacién “homeostética™, pero no se sostienen si tomamos en cuenta “el aparato
psiquico” o la organizacion tépica del psiquismo humano. De ahi que se vea obligado a
salir al paso de una concepcién suya general (la de que el “principio que gobierna todos
los procesos animicos es un caso especial de la tendencia a la estabilidad, que tiene
como propésito el reducir a la nada las sumas de excitacion o al menos mantenerlas en
el minimo grado posible”, véase el tercer parrafo de la p.165), que le condujo a
identificar «apresuradamente el principio de placer-displacer con este principio de
Nirvana» (p.165-166).

Y es que esa identificacién o, mejor, esa equivalencia entre el principio de placer y el
principio de Nirvana no se sostiene (en palabras de Freud «esta concepcién no puede ser
correcta» p.166, primer parrafo), porque resulta que «existen tensiones placenteras y
distensiones displacenteras» (p.166), tal y como aparece en «el estado de la excitacion
sexual» (p.166). Consideracién que el propio Freud ya dejo caer en su texto de 1905
Tres ensayos de teoria sexual a propdsito de “las fuentes de la sexualidad infantil”, en
cuyo capitulo (el 7 del 2° ensayo) decia lo siguiente: «merece destacarse que estamos
autorizados a usar indistintamente, para todo un tramo, ‘“excitacién sexual” y
“satisfaccion”» (v.VII, Amorrortu, p.183).

A este respecto me parece oportuno precisar, de acuerdo con lo sefialado por
J.Laplanche en su entrevista con J.André (véase el libro compilado por este dltimo y
titulado L’énigme du masochisme, PUF, Paris, 2000, p.19-30), que la sexualidad
vinculada al fantasma o que tiene por objeto un objeto fantasmitico -que es la
sexualidad que estudia y de la que se ocupa el psicoandlisis- no es una sexualidad que
funcione segtn el principio de placer, el cual se dirige al apaciguamiento de la tensién y

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 2
www.revistaalter.com



a la descarga, sino que por el contrario es una sexualidad que funciona segin la
bisqueda de la excitacion. En ese sentido, es importante no olvidar que la sexualidad
infantil, descubierta por Freud, es una sexualidad parcial, no unificada, que se satisface
en el propio lugar o en el placer de 6rgano y que funciona siguiendo el modelo del
llamado por Freud Vorlust o “placer preliminar”, que no es un placer de apaciguamiento
de tension, tal y como corresponde a esa ruptura con lo natural, con lo instintivo, con lo
psicobiolégico, que impone el hecho de la implantacion de lo pulsional tras el encuentro
con el otro adulto, quien excita al cuidar y, de ese modo, se va a imponer —en el mismo
surgimiento de la pulsion- el placer en el displacer, el placer en el dolor, el placer en la
excitacion. Y es que el placer psiquico se gesta u origina gracias a esa excitaciéon que
excede y desborda lo autoconservativo.

De otro modo habria que sostener que ese Vorlust o ese placer preliminar corresponde a
una tension bioldgica interna que exige descarga, pero a ver cdmo se sostiene eso en el
“placer-deseo de mirar” (el “Schaulust”), para el cual no hay descarga sino excitacion
creciente; o en el “placer-deseo de tocar”, que no tiende a la descarga sino mds bien a
una carga mas y mds grande.

Es cierto que Freud va a defender de algtin modo esa tension fisioldgica interna para dar
asi un fundamente como mads sélido a la excitacion sexual, pero a la vez no deja de
acudir a que “la naturaleza de la excitacion sexual” le resulta “enigmédtica” o bien
“enteramente desconocida”, tal y como se expresa en Tres ensayos de teoria sexual en
el capitulo antes aludido del 2° ensayo: «Si ahora... abarcamos panordmicamente las
fuentes de la excitacion sexual infantil, vislumbramos o reconocemos los siguientes
rasgos generales: multiples reaseguros parecen velar por la puesta en marcha del
proceso de la excitacién sexual —cuya naturaleza, es cierto, acaba de volvérsenos
enigmadtica-. Sobre todo cuidan por ella, mds o menos directamente, las excitaciones de
las superficies sensibles -la piel y los 6rganos de los sentidos-, y del modo mads
inmediato, las estimulaciones de ciertos sectores que han de definirse como zonas
erdgenas... Pero, ademds, preexisten en el organismo dispositivos a consecuencia de los
cuales la excitacion sexual se genera como efecto colateral, a raiz de una gran serie de
procesos internos... Lo que hemos llamado pulsiones parciales de la sexualidad, o bien
deriva directamente de esas fuentes internas de la excitacion sexual, o se compone de
aportes de esas fuentes y de las zonas erdgenas... No me parece posible por ahora
aportar mds claridad y certeza a estas tesis generales; hago responsables de ello a dos
factores: en primer lugar, la novedad de todo el abordaje y, en segundo lugar, la
circunstancia de que la naturaleza de la excitaciéon sexual nos es enteramente
desconocida» (v.VII, p.186).

Desconocimiento que aqui en nuestro texto sobre el masoquismo vuelve a ser recurrido
por Freud a propdsito del “cardcter cualitativo” del placer y del displacer: «Estariamos
mucho mds adelantados en la psicologia si supiésemos indicar ese cardcter cualitativo.
Quiza sea el ritmo, el ciclo temporal de las alteraciones, subidas y caidas de la cantidad
de estimulos; no lo sabemos» (p.166, segundo parrafo).

Ahora bien, yo pienso que Freud tiene que recurrir a ese “no lo sabemos” por dejar de
lado aquello que J.Laplanche llama la naturaleza esencialmente traumdtica de la
sexualidad humana (Vida y muerte en psicoanalisis, Amorrortu, 1973, p.143), o sea,
el hecho de que la pulsién o lo psicosexual se origina en abierta ruptura con lo natural,

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



con lo instintivo, lo que le da un “carécter cualitativo” especifico e insobrepasable, que
impone el placer en el displacer, el placer en el dolor, el placer en el exceso.

Y ese dejar de lado o descuidar el “cardcter cualitativo” de lo pulsional le lleva a Freud
a confundir los “procesos animicos” con los “procesos vitales” de tal modo que unos
principios (como son los de Nirvana, de placer y de realidad), que han sido descubiertos
y planteados en relacién con el plano de las representaciones y que dan cuenta de como
se regula —a lo largo de cadenas y de bifurcaciones asociativas- la circulacion del
“quantum” de afecto, son trasladados al plano del orden vital, algo que supone un dafio
grave para ese orden vital, porque el organismo no se puede mantener en vida si
estuviera gobernado por un principio como el de Nirvana (que habla de la tendencia a la
reduccién y a la supresion de la tension interna) o por un principio como el de placer
(que da cuenta de la tendencia a la bisqueda persistente y primaria de la “identidad de
percepcion”, seglin la expresion y el modelo subrayado por Freud).

Desde luego, al llevar a cabo Freud las referencias al “ser vivo” («... deberiamos
percatarnos de que el principio de Nirvana, sibdito de la pulsiéon de muerte, ha
experimentado en el ser vivo una modificacion por la cual devino principio de placer»,
p.166, tercer parrafo) y a “los procesos vitales” («S6lo pudo ser la pulsion de vida, la
libido, la que de tal modo se conquisté un lugar junto a la pulsién de muerte en la
regulacién de los procesos vitales», p.166, tercer parrafo), realmente nos confunde, pues
(como se puede hablar del “orden vital”, cuando esos principios estdn referidos al
“orden representacional”? Para poder salir de ese atolladero creo que hay que recurrir a
lo que sefiala J.Laplanche en su viejo articulo de 1965 “Les principes du
fonctionnement psychique. Tentative de mise au point” (La révolution copernicienne
inachevée, Aubier, Paris, 1992, p.89-106), es decir, hay que recurrir a plantear que
Freud, bien al contrario de la linea seguida por Breuer, “parte de la ficcién de un
organismo de entrada no viable, cerrado al mundo exterior, y que tiende a la muerte”, a
la descarga cero o a la supresién de la tensién de excitacion interna, aunque de ese
organismo van a emerger, no se sabe bien cdmo, unos mecanismos secundarios de
regulacién. Pues bien, como esa ficcion va a permanecer a lo largo de la obra de Freud,
J.Laplanche va a considerar que “la ficcion bioldgica significa que el pasaje de la
energia libre a la energia ligada estd mediatizado en Freud a través de la idea —idea en el
sentido tanto de “representacion”, como de “forma”- del organismo, ya que la
homeostasis del organismo o su propia forma mantenida es lo que precipita la ligazén y,
en dltimo término, un yo como Gestalt del organismo”.

Consideracion o interpretacion de J.Laplanche que parece cuadrar, de algtin modo al
menos, con lo que Freud expone a continuacion en el primer parrafo de la p.167: «En
verdad, ninguno de estos tres principios es destituido por los otros. En general saben
conciliarse entre si, atin cuando en ocasiones desembocara forzosamente en conflictos el
hecho de que por un lado se establezca como meta la rebaja cuantitativa de la carga de
estimulo, por el otro un caricter cualitativo de ella y, en tercer lugar, una demora de la
descarga de estimulo».

Y es que Freud se coloca con esa descripcion en lo que sucede realmente en el ser
humano, en el cual —como apunta S.Bleichmar en La fundaciéon de lo inconciente.
Destinos de pulsion, destinos del sujeto, Amorrortu, Buenos Aires, 1993, p.33- el
principio de la descarga a cero de la cantidad o principio de inercia, definido también
como principio de Nirvana, ha sido quebrantado desde un comienzo, de tal modo que
ese principio «no rige fundamentalmente los destinos de la vida psiquica en cuanto vida

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 4
www.revistaalter.com



sexual sino los modos de evacuaciéon de lo autoconservativo... La necesidad nutricia
puede ser descargada a cero —se puede obtener un nivel de saciedad desde el punto de
vista biolégico-, pero que aquello que constituye un plus irreductible y que obliga a
modos de derivaciéon de otro orden, aquello que puede ser reprimido, sublimado,
vicariado en sus destinos, aquello que se rehusa a la descarga a cero, irrumpe en el
viviente alterando para siempre sus modos de funcionamiento».

S.Bleichmar continda sefalando algo que se puede conectar con la conclusion de Freud
a este respecto, conclusion que recojo en el parrafo siguiente de este texto mio y en la
cual habria que afiadir el adjetivo “psiquica” al sustantivo “vida”, que remite a lo vital
en general y que no es equivalente a lo animico. Lo precisado por S.Bleichmar es lo
siguiente: «Es el hecho de que haya ciertos estimulos endégenos, de los cuales la fuga
motriz estd impedida, lo que definird que el principio de inercia se vea perturbado. Es el
hecho de que haya algo de lo cual la fuga estd impedida lo que produciré las variaciones
que llevarédn de la inercia a la constancia, una constancia que se inscribe en el interior de
las series placer-displacer» (ibid., p.33, segundo parrafo).

Freud por su parte lo que afirma es esto: «La conclusién de estas elucidaciones es que
no puede rehusarse al principio de placer el titulo de guardidn de la vida» (p.167,
segundo parrafo). Afirmacién que se mueve en la misma linea de lo concluido en Mas
alla del principio de placer, en cuyo capitulo dltimo y casi al final decia lo siguiente:
«El principio de placer parece estar directamente al servicio de las pulsiones de muerte;
es verdad que también monta guardia con relacién a los estimulos de afuera apreciados
como peligros por las dos clases de pulsiones, pero muy en particular con relacién a los
incrementos de estimulo procedentes de adentro, que apuntan a dificultar la tarea de
vivir» (v.XVIIL, p.61, dltimas lineas).

Seguidamente Freud introduce una distincidn tedrico-clinica entre tres tipos o formas de
masoquismo: el erégeno, el femenino y el moral, que parecen situarse siguiendo una
cierta secuencia entre ellos, puesto que el primero es descrito como “condicién” y sobre
todo como «fundamento de las otras dos formas» (p.167). Condicion o fundamento que
—de entrada- parece estar colocado correctamente en el terreno propio del discurrir
psicoanalitico, porque Freud nos habla de «condicién a la que se sujeta la excitacion
sexual», asi como de «placer {gusto} de recibir dolor», que da cuenta de que el
masoquismo tiene que estar situado en el plano de lo sexual-pulsional y de que en lo
que consiste realmente es en el disfrutar-gozar en el dolor, tanto en el sentido de que el
placer se sienta en el mismo lugar psiquico (véase: la tdpica del yo) que en el que se
sufre, como en el sentido de que eso s6lo sucede en lo sexual-pulsional, puesto que en el
orden vital no es concebible una satisfaccién en el dolor.

Sin embargo es planteamiento se verd una vez mas truncado al salirse Freud de ese
terreno propio del psicoandlisis y acudir ya en este mismo parrafo (el tercero de la
p.167) a las “bases bioldgicas y constitucionales” y también mds adelante (cuando
describe con detalle el masoquismo erégeno, p.169 y 170) al “saber fisioldgico” y al
“ser vivo pluricelular”’, lo que habla de que se ha colocado en un plano de tipo mads
especulativo y abstracto y, por consiguiente, que ha descuidado el plano de la
representacion psiquica, el plano de la fantasia, en cuyo escenario solamente puede ser
pensado y descrito con rigor el tema del masoquismo.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



Ahora bien, se puede plantear o considerar que Freud se adentra en un plano mas de tipo
especulativo y abstracto para salir de la obscuridad, tal y como él mismo lo sefiala: «han
de atribuirsele [se refiere al masoquismo erdégeno] bases bioldgicas y constitucionales, y
permanece incomprensible si uno no se decide a adoptar ciertos supuestos acerca de
constelaciones que son totalmente oscuras» (p.167), pero en realidad es que entra en la
obscuridad por salirse de su terreno especifico.

Prestemos atencion —por tltimo y antes de pasar a la descripcion que hace Freud de los
tres tipos de masoquismo- a los términos que Freud utiliza a la hora de introducir esas
“tres figuras” del masoquismo: «como una condicién a la que se sujeta la excitacion
sexual, como una expresion de la naturaleza femenina y como una norma de la conducta
en la vida (behaviour)» (p.167, tercer parrafo). J.Laplanche hace un comentario a este
propésito (en su articulo de 1991, titulado “Masochisme et théorie de la séduction
généralisée” recogido en La révolution copernicienne inachevée, op.cit., p.439-456)
estableciendo una especie de secuencia para estas tres formas y teniendo en cuenta la
descripcion posterior de Freud sobre cada una de ellas. Esta secuencia seria la siguiente:
el cuerpo en relacion con el masoquismo erégeno, dado que “el modo de la excitacion
sexual” es obtenido por medios en los que interviene lo corporal, o sea, pasa por el
sufrimiento somadtico; la fantasia en relacién con el masoquismo femenino, pues la
descripcion sobre esta figura del masoquismo habla de que la satisfaccion sexual se
obtiene gracias a las fantasias; y la relacién (que remite a lo intersubjetivo) en conexion
con el masoquismo moral, respecto de cuya figura Freud habla curiosamente de
conducta (behaviour), o sea, del comportamiento manifiesto y, por tanto los sitiia en un
plano de orden externo-social, no pulsional.

La descripcion detallada respecto de las “tres figuras” va a ser iniciada con el
masoquismo femenino, presentado de entrada como «el mds accesible a nuestra
observacion, el menos enigmatico» (p.167 al final del tercer parrafo), si bien va a
comenzar la descripcién con unas palabras que resultan chocantes y hasta paradéjicas:
«De esta clase de masoquismo en el varén». Paradoja que sin duda resulta muy
sugerente, pero el interés decae al instante cuando aclara que se cifie a describir ese
masoquismo en el varén, porque sélo dispone de un material clinico referido a él: «al
que me limito, en razén del material disponible» (p.167, cuarto parrafo).

La razén aducida es, por tanto, puramente fictica y estadistica, si bien hay que salir al
paso de ella y cuestionar abiertamente esa afirmacién® o, si se prefiere, ese argumento,
porque en su trabajo de 1919 -titulado Pegan a un nifio y en el cual abordaba
precisamente la cuestion del masoquismo- los casos estudiados eran cuatro casos de
mujeres y s6lo dos de varones, pero ademads todo el peso de su anélisis recaia sobre los
casos de las mujeres.

Por otro lado, el masoquismo femenino va a ser situado por Freud bien claramente en el
terreno propiamente psiquico, esto es, el de la fantasia: «De esta clase de masoquismo...
nos dan suficiente noticia las fantasias de personas masoquistas..., que o desembocan
en el acto onanista o figuran por si solas la satisfaccion sexual» (p.167, cuarto parrafo).
Ahora bien, lo que llama la atencidn es esa especie de superposicion que establece
seguidamente y de modo repetitivo entre las fantasias y la actuacion real: «Las
escenificaciones reales de los perversos masoquistas responden punto por punto a esas
fantasias» (p.167 casi al final) y poco después: «aquellas [se estd refiriendo a las
escenificaciones reales] no son sino la realizacién escénica {spielerische} de las

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



fantasias» (p.168 al comienzo). Una superposicion que parece rebajar o desvalorizar la
importancia de la actuacién masoquista, como se puede captar a través del término
“spielerische”, que habla de algo lddico y no serio, como si el comportamiento del
masoquista no tuviera mayores consecuencias o no pudiera llevar a poner en peligro la
vida. De hecho, tras precisar los contenidos manifiestos del masoquismo (los de ser
“atado, golpeado, maltratado, sometido, denigrado”, etc.), aflade: «Es mucho mds raro
que dentro de este contenido se incluyan mutilaciones» (p.168 en sexta y séptima linea
del primer parrafo). Lo que confirma mds adelante de esa misma pagina cuando afiade
en paréntesis la afirmacion siguiente: «(Por lo demds, es raro que los martirios
masoquistas cobren un aspecto tan serio como las crueldades —fantaseadas o
escenificadas- del sadismo)».

Una consideracién que suscita el comentario de J.Laplanche (véase “Masochisme et
théorie de la séduction généralisée” en La révolution copernicienne inachevée, op.cit.,
p.444) en el sentido de que Freud parece no tener en cuenta los casos graves del
masoquismo perverso, en los que se pone en peligro la vida y la integridad de los
organos genitales, como aparece en el famoso caso descrito por Michel de M’Uzan bajo
el titulo de “Un cas de masochisme pervers”, publicado por primera vez en 1972 y
recogido luego en 1977 en su libro De ’art a la mort (Paris, Gallimard, p.125-150) y
sobre el que el propio autor, invitado por J.André en el afo 2000 a participar en el
volumen colectivo ya citado L' énigme du masochisme, vuelve con una contribucién
que titula “Le masochisme pervers et la question de la quantité”.

En este texto, tras recordar brevemente el caso en cuestion (se trataba de un hombre de
65 anos, con el que tuvo en su consulta hospitalaria dos largas entrevistas, en las que ese
hombre le describe, sin reserva alguna pero también sin provocacién, las multiples y
espantosas torturas por las que siendo mds joven pasé en la biisqueda de la satisfaccion
sexual y que le llevaron a poner en claro peligro de destruccion total algunas partes de
su cuerpo, como por ejemplo los genitales), sefiala que este caso desmiente la clésica
preservacion de los oOrganos genitales; que Freud en su texto de 1924 coloca el
masoquismo perverso como fundamento de las otras dos formas de masoquismo; que
hay una relacién entre perversion masoquista y patologia somadtica grave, lo cual da
cuenta de la importancia del factor cuantitativo; que en el masoquismo perverso la
angustia de castracidn no tiene lugar, de tal modo que el masoquismo perverso no teme
nada y desea todo, incluida la castracién; que el masoquismo primario erégeno es un
mecanismo arcaico fisioldgico, que tiene una funcidn, segin la cual el dolor forma parte
de la identidad y, en ese sentido, el masoquismo perverso queda integrado en el marco
de un desarrollo normal; y, finalmente, que cada sujeto, a la hora de gestionar las
tensiones procedentes de la relacion con el mundo exterior y con el mundo interno
pulsional, dispone de un abanico de instrumentos, entre los cuales el ideal es la eleccion
de la via mental, pero cuando ésta es insuficiente se puede optar -ain dentro del
registro mental- por el camino psicético, que no deja de ser una solucién mejor que la
del accidente somadtico, que es la que sigue el masoquista perverso, si bien no
necesariamente tiene que instalarse en ella durante toda la vida, como muestra este caso,
en el que aparece un sujeto a lo largo de su vida cada vez menos solicitado por esa
exigencia de descarga fatal y siendo capaz de traer pricticas sexuales normales, como
las que habia mantenido con su mujer en los primeros afios de su matrimonio.

Por otra parte y dejando de lado esas diversas consideracion de Michel de M’Uzan que
no comparto enteramente, en la descripcion freudiana del masoquismo femenino

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



tenemos -después de la vinculaciéon con lo perverso, que acabamos de sefialar- la
referencia a la conexion con la feminidad, en el sentido de que las fantasias que
sostienen esta forma de masoquismo colocan al sujeto en la posicion femenina: «es facil
descubrir que ponen a la persona en una situacién caracteristica de la feminidad, vale
decir, significan ser castrado [se refiere a las fantasias masoquistas, afirmacion que se
sostiene sobre el supuesto de “femenino=castrado”, que también corresponde a una
cierta ideologia cultural de la época y no a que Freud fuera especialmente machista], ser
poseido sexualmente o parir» (p.168 en el centro de la pagina). En esta formulacién de
Freud llama la atencion el que la fantasia central o masoquista en su articulo de 1919,
que era la de ser azotado («la fantasia se ha tefiido de placer en alto grado... su texto es
ahora: “yo soy azotado por el padre”. Tiene un indudable cardcter masoquista», Pegan a
un nifo, v.XVII, p.183), ha desaparecido y ha sido reemplazada por la de “ser
castrado”. Lo cual indica -como sefiala J.André en su articulo “La sexualité féminine.
Retour aux sources” (Psa. Univ., 1991, 16, 62, p.5-49)- que Freud reinterpreta la
clinica de la fantasia de fustigacion en funcién de su teoria de la primacia félica, en la
que lo mds importante es la presencia o la ausencia del pene y no el vinculo incestuoso.
Pero, ademads, en esa formulacion se ha metido de rondén la fantasia de “parir”, sobre la
que —como dice J.Laplanche en su articulo anteriormente citado, p.445- a uno le
gustaria saber cdmo es que el parir tiene un cardcter y una funcién masoquistas.

Por tltimo respecto de esta forma de masoquismo, Freud establece aqui una articulacion
entre “lo infantil y lo femenino”: «Por eso he dado a esta forma de manifestacion del
masoquismo el nombre de “femenina”, en cierto modo a poziori, aunque muchisimos
de sus elementos apuntan a la vida infantil» (hacia el centro de la p.168), articulacién
que sin duda es muy sugerente pero a la vez muy extrafia dentro de su texto. De hecho, a
pesar de su clara alusidn a que va a esclarecer més adelante esa articulacion: «Sobre esta
estratificacion superpuesta de lo infantil y lo femenino daremos después un
esclarecimiento simple» (p.168), sin embargo eso no lo lleva a cabo.

Es mds, lo infantil va a quedar circunscrito al tema de “la masturbacién infantil”, a
causa de la cual el sujeto se va a sentir culpable y a merecer por ello el sufrimiento
masoquista: «En el contenido manifiesto de las fantasias masoquistas se expresa
también un sentimiento de culpa cuando se supone que la persona afectada ha infringido
algo que debe expiarse mediante todos esos procedimientos dolorosos y martirizadores»
(p-168).

A continuacién Freud pasa a describirnos el masoquismo erégeno, por mas que habia
terminado la descripcién del masoquismo femenino conectdndolo con el masoquismo
moral: «Y, por otra parte, este factor, la culpa, nos lleva a la tercera forma, el
masoquismo moral» (p.168). Como apunta J.Laplanche (p.443 de su articulo
dltimamente mencionado) la descripcion de esta forma de masoquismo es la mds pobre
de las tres y hasta practicamente inexistente, en la medida en que Freud recurre a su
vieja tesis de la “co-excitacion sexual”, a pesar de considerarla aqui insuficiente. Lo que
por cierto le conduce extrafiamente a reintroducirla en el marco de esa grave lucha que
opone, dentro del “ser vivo” (p.168) o “en el interior del organismo” (p.169 y p.170), a
la libido con la pulsién de muerte o de destruccion.

La teoria de la coexcitacion es recordada explicitamente con los siguientes términos «En
Tres ensayos de teoria sexual, en la seccion sobre las fuentes de la sexualidad infantil,
formulé la tesis de que la excitacion sexual se genera como efecto colateral a raiz de una

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



gran serie de procesos internos... Esa coexcitacién libidinosa provocada por una tension
dolorosa y displacentera seria un mecanismo fisiol6gico... en todo caso proporcionaria
la base fisiologica sobre la cual se erigiria después, como superestructura psiquica, el
masoquismo erdgeno» (p.168-169). Y tras ese parrafo va a indicar que esa explicacion
le parece ahora «insuficiente al no arrojar ninguna luz sobre los vinculos regulares e
intimos entre el masoquismo y su contraparte en la vida pulsional, el sadismo» (p.169 al
inicio del segundo pérrafo). Vinculos que va a tratar entonces de precisar echando mano
del «supuesto de las dos variedades de pulsiones que consideramos operantes en el ser
vivo» (p.169). Un supuesto cuya descripcion le conduce a Freud a situar su fundamento
retrocediendo hasta el ser vivo y, por tanto, saliéndose del plano o dominio de lo
pulsional-sexual: «Si se retrocede algo mds... en el ser vivo... En el ser vivo
(pluricelular) la libido se enfrenta con la pulsién de destruccion o de muerte... La tarea
de la libido es volver inocua esta pulsién destructora; la desempefia desvidndola en
buena parte hacia afuera... Otro sector no obedece a este traslado hacia afuera,
permanece en el interior del organismo y alli es ligado libidinosamente con ayuda de la
coexcitacion sexual antes mencionada; en ese sector tenemos que discernir el
masoquismo erdgeno, originarlo» (p.169, segundo parrafo). No es de extrafiar, entonces
(me refiero a ese salirse Freud del campo propio del psicoandlisis o del terreno de lo
sexual-pulsional), que hable de la pulsién de muerte en los términos de una “pulsién de
apoderamiento” (p.169), la cual corresponde claramente al plano de lo autoconservativo
y que hace de la pulsion un instinto de orden bioldgico, en cuyo marco hay que situar el
despliegue de todo este discurso de Freud sobre el masoquismo erégeno, planteado aqui
como el “residuo” o el “relicto” interno de una pulsién de muerte, cuya parte principal
estd dirigida hacia afuera, hacia los objetos externos.

Un marco que hay que caracterizar, al modo de las expresiones empleadas con
frecuencia por J.Laplanche, como “meta-biolégico” o como “una metafisica bioldgica,
abstracta e inverificable, que opone unas entidades que se supone existen desde
siempre” y que, en este sentido, parece tratarse mds de una cierta mitologia que de otra
cosa. De hecho, el propio Freud pocos afios después en Nuevas conferencias de
introduccion al psicoanalisis (1932) y en particular la titulada “Angustia y vida
pulsional” afirmara: «La doctrina de las pulsiones es nuestra mitologia por asi decir. Las
pulsiones son seres miticos, grandiosos en su indeterminacién. En nuestro trabajo no
podemos prescindir ni un instante de ellas, y sin embargo nunca estamos seguros de
verlas con claridad» (v.XXII, Amorrortu, p.88).

Efectivamente, el supuesto del que parte Freud es como muy mecanicista y abstracto,
ademds de acudir al “saber fisiol6gico” para plantearlo en su base o punto de arranque:
«Nos falta todo saber fisiologico acerca de los caminos y los medios por los cuales
pueda consumarse este domefiamiento de la pulsién de muerte por la libido. Dentro del
circulo de ideas del psicoandlisis, no cabe sino este supuesto: se producen una mezcla y
una combinacién muy vastas, y de proporciones variables, entre las dos clases de
pulsion...» (p.169-170). Y es que Freud estd aqui teniendo como referencia su teoria de
la “coexcitacién sexual”, que es en realidad una teoria de la génesis de lo sexual
procedente de unas observaciones concretas sobre la excitacién sexual provocada por
las emociones, por el trabajo intelectual o por los movimientos corporales, como los que
se producen en los viajes en tren. Ahora bien, esta teoria de la coexcitacion hace nacer
la sexualidad del propio cuerpo, ddndose la secuencia ya sefialada: cuerpo (masoquismo
erdgeno originario) — fantasia (masoquismo femenino) — plano desexualizado del
vinculo social (masoquismo moral). Con lo cual entramos en las aporias o en los

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



callejones sin salida, pues ;como va a ser producida por coexcitacion la sexualidad, si
por otro lado ésta es planteada como una pulsién originaria, intemporal, denominada
unas veces “pulsion de vida” y otras veces “Eros”?; ;como la pulsién de muerte,
caracterizada como ‘“el sadismo primordial” puede ser “idéntica al masoquismo”?
(p.170, segundo péarrafo). Eso sélo se podria entender si se parte del origen sadico del
masoquismo y si, en definitiva, se parte del sadismo como lo primordial y como algo de
tipo vital y objetivo. Pero ;como puede salir de ahi la fantasia masoquista propiamente
dicha? Parece que Freud se ha salido del terreno de lo psiquico, porque ha pasado de la
temporalidad en “aprés-coup”, caracteristica de lo intrapsiquico o de lo psiquico
pulsional, a un “a-priori” fuera del tiempo o mitico del que arranca todo, como es esa
mezcla y desmezcla de pulsiones o «esa fase de formacion en que acontecio la liga, tan
importante para la vida, entre Eros y pulsiéon de muerte» (p.170 hacia el centro del
segundo parrafo).

La referencia al “masoquismo erégeno” va a ser concluida estableciendo Freud una
articulaciéon del masoquismo erégeno con las fases evolutivas de la libido, de la que
«toma prestados sus cambiantes revestimientos psiquicos» (p.170, tercer parrafo). Y
seguidamente pasa revista a esos diversos “revestimientos”, empezando por “la angustia
de ser devorado” y que pone en relacion con la oralidad, si bien cuando cabia esperar
que esa angustia fuera conectada con los deseos en relacion con “la madre oral”, es
decir, con la figura oral (de la madre que da de comer y come a besos) materna que se
ocupa de los cuidados de la alimentacion, resulta que Freud acude a la devoracion por
parte del “animal totémico (padre)” (p.170), bajo cuya figura va a ir situando las
diversas fases libidinales, aunque al final de las mismas y con motivo de su mencioén a
“las nalgas” parece llevarse la contraria al hacer alusion a “las mamas en la fase oral”
(p.171, primer parrafo), pues a través de ellas no puede sino perfilarse la figura de la
madre, por mds que Freud no lo mencione expresamente.

Para “la fase sddico-anal” es situado como masoquista “el deseo de ser golpeado por el
padre”, tal y como lo hemos podido trabajar en Pegan a un nifio, a cuyo texto sigue sin
hacer alusion directa a pesar de que la expresion de ‘“ser golpeado” se presta
perfectamente para que asi lo hiciera y se precisara todo el trasfondo por encima del
reduccionismo evolutivo, al que se presta toda esa referencia a unas “fases de
desarrollo” (p,170 al inicio del tercer péarrafo) que no dan cuenta realmente de la
temporalidad intrapsiquica, siempre supeditada a la historia singular del sujeto en su
vinculo con el otro, en cuyo marco deben ser insertadas las fases, que no son algo en si
mismas, porque dependen siempre del propio proceso de constitucién del aparato
psiquico, que opera de modo discontinuo y no a modo de una integracidn progresiva.

El “estadio falico de organizacién” es relacionado con la problemadtica de la castracion,
sobre la que se afiade seguidamente la idea de ser “desmentida” o renegada, sin haber
hecho clara alusiéon al deseo de esa castracion, cuando aqui se estd hablando de “las
fantasias masoquistas” o sea, de unas fantasias en las que esa castracion es fantaseada-
deseada.

Finalmente “la organizacidn genital definitiva” es puesta en relacién con los deseos “de
ser poseido sexualmente y de parir, caracteristicas de la feminidad” (p.170 al final),
aunque obviamente, al tratarse de fantasias masoquistas, tienen que ver o estan referidas
al varén, puesto que en la mujer no es nada masoquista el parir ni tiene por qué serlo el
ser poseida sexualmente. Lo cual, por otra parte, indica que las distintas fantasias

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 10
www.revistaalter.com



masoquistas, puestas en relacion con las fases de la libido, estaban referidas
exclusivamente al vardn, a las fantasias caracteristicas del varén y no de la nifia, como
también se desprende de esa referencia a “las nalgas”, con la que termina todo ese
desarrollo sobre el masoquismo erégeno. Una referencia a las nalgas que de nuevo le da
pie para conectar con su texto de 1919 Pegan a un nifio, en el que habia explicitado que
la fantasia de ser «azotado en la cola desnuda» (v.XVII, p.179) «tiene un indudable
cardcter masoquista» (ibid. p.183), pero una vez mds no lo hace, aunque si hay una
referencia a pie de pagina a su texto de Tres ensayos de teoria sexual, que —por mi
parte- no sélo no he podido localizar sino que ademds no entiendo a qué se refiere con
su expresion «obvio fundamento real» (p.171, primer parrafo), a no ser que lo
relacionemos con lo que apunta J.Laplanche sobre los modos reales o corporales. Por
otra parte, conectar esas distintas partes del cuerpo (nalgas, mamas y pene) con fases
libidinales distintas es dejar de lado la relacién dialectizada y siempre vigente de las
fases entre ellas mismas, asi como la articulacién entre las zonas erégenas y el vinculo
(intercambio) con el objeto o con el otro.

Y pasamos ya a la tercera forma o figura del masoquismo, la del masoquismo moral, de
la que Freud comienza senalando la caracteristica mas relevante en el plano descriptivo
o fenomenoldgico, que es la de la desexualizacion: «es notable sobre todo por haber
aflojado su vinculo con lo que conocemos como sexualidad» (p.171 al inicio del
segundo pérrafo). Una caracteristica que Freud intenta explicar a través de la idea de
que una condicion necesaria para el padecer masoquista, como es la de tener que «partir
de la persona amada y ser tolerado por orden de ella» (p.171), aqui no se va a cumplir:
«esta restriccion desaparece en el masoquismo moral» (p.171), dado que lo dnico que
importa es el padecimiento en si mismo: «El padecer como tal es lo tnico que importa;
no interesa que lo inflija la persona amada o una indiferente» (p.171). Sin embargo se
va a dar cuenta de que la explicacion por esa via le aleja del plano sexual-pulsional y le
coloca en un plano (por cierto, definido como “muy tentador”, p.171), que hay que
sefalar como extrapsicoanalitico, como es el de acudir a unos supuestos aprioristicos o
mecanicistas al estilo de un “deus ex machina” o de una razén ultima explicativa de
todo, que es mds metafisico que metapsicoldgico. El planteamiento suyo es el siguiente:
«Para explicar esta conducta es muy tentador dejar de lado la libido y limitarse al
supuesto de que aqui la pulsiéon de destrucciéon fue vuelta de nuevo hacia adentro y
ahora abate su furia sobre el si-mismo propio» (p.171 hacia el centro del segundo
parrafo).

Lo menos que puede decirse, tras esa afirmacion, es que para Freud resulta muy
tentador o atractivo este recurso a un supuesto mecanicista omniexplicativo y que -por
otro lado- es algo restrictivo o limitador, ademds de sacarle de su terreno especifico,
porque le lleva a dejar de lado la libido o el orden pulsional, que es su campo propio.
Un recurso que es a la vez un juicio critico que €l mismo dirige contra esa tentacion,
que si ha llevado a cabo en la descripcién del masoquismo erégeno, aunque ahora
parece que, respecto del masoquismo moral, no estd dispuesto a hacerlo y es que se ve
sujetado o contenido tanto por su fina observacion de las expresiones lingiiisticas («debe
tener su sentido el hecho de que el uso lingiiistico no haya resignado el vinculo de esta
norma de conducta en la vida con el erotismo’, y llame también “masoquistas” a estos
que se infieren dafio a si mismos», p.171 al final del segundo pérrafo), como por la
dimension clinica o psicopatoldgica («Fieles a un habito técnico, nos ocuparemos
primero de la forma extrema, indudablemente patoldgica, de este masoquismo... en el

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 11
www.revistaalter.com



tratamiento analitico nos topamos con pacientes cuyo comportamiento... nos fuerza a
atribuirles un sentimiento de culpa inconciente...», p.171, tercer parrafo).

Claro que esta referencia iluminadora de la clinica, que aqui le sujeta a Freud y le hace
no “dejar de lado la libido” o mantenerse en su terreno especifico del orden psicosexual,
serd a su vez conducida por un determinado supuesto aprioristico, como es el de la
primacia de la figura del padre en cuanto origen de la ley y de la moral. Supuesto que, al
ser mds antropoldgico que psicoanalitico, termina por imponerle de nuevo —tal y como
veremos al final del texto- el recurso a la explicacion mecanicista o al mito de “la
mezcla de pulsiones” (p. 176), asi como a la idea de una circularidad entre las pulsiones
sadicas y las masoquistas o {también, a la idea de considerar al masoquismo como el
complemento natural del sadismo originario de «la pulsién de muerte actuante en el
interior del organismo» (p.170, segundo pérrafo).

De todos modos y como acabo de sefialar, Freud se adentra en la descripcion del
masoquismo moral echando mano de lo que le aporta la practica psicoanalitica y, mds
en concreto, de la llamada “reaccidn terapéutica negativa”, significada como «una de las
resistencias mds graves y el mayor peligro para el éxito de nuestros propdsitos médicos
o pedagdgicos»® (casi al final de la p.171). Reaccién terapéutica negativa que obedece a
la satisfaccion de “un sentimiento de culpa inconciente” (p.171 al final), del que Freud
nos matizard poco después (p.172 al centro) que esta denominacién es “incorrecta
psicolégicamente”, porque —seglin se nos precisa en la nota 16 de la p.172- “no
corresponde llamar «inconcientes» a los sentimientos”, remiti€éndonos en esa misma
nota a su texto de 1923 El yo y el ello, en el que se precisa clara y confusamente a la
vez que «sensaciones y sentimientos sélo devienen concientes si alcanzan al sistema
P... Asi, pues, de manera abreviada, no del todo correcta, hablamos de sensaciones
inconcientes: mantenemos de ese modo la analogia, no del todo justificada, con
“representaciones inconcientes”... Con otras palabras: La diferencia entre Cc y Prcc
carece de sentido para las sensaciones; aqui falla lo Prcc, las sensaciones son o bien
concientes o bien inconcientes» (v.XIX, p.24-25).

Generalmente este asunto se aclara en el sentido de que los sentimientos o las
sensaciones pertenecen a la consciencia, porque s6lo el yo consciente puede sentir o
percibir las sensaciones. Pero, como acabamos de recoger, el texto de Freud no parece
muy claro y es que —a mi juicio- hay una razén para ello, si atendemos a lo que nos
ensefia la clinica, a cuya experiencia Freud mismo acude poco antes de las frases citadas
de El yo y el ello.

Me estoy refiriendo a lo que en la clinica se suele considerar como “culpa patoldgica o
nociva”, que vemos aparecer por ejemplo cuando un paciente se siente muy culpable al
pretender separarse del objeto primario-incestuoso. La culpa deberia sentirse por seguir
ahi sin separarse de ese objeto y sin embargo se siente al intentar separarse.

Freud plantea ese asunto (cuyo marco —conviene tener en cuenta- es la representacion-
palabra, o sea, la significaciéon o cualificacion dada a lo cuantitativo o a la mera
sensacion interna) en los siguientes términos: «Si a lo que deviene conciente como
placer y displacer lo llamamos otro cuantitativo-cualitativo en el decurso animico, nos
surge esta pregunta: ;Un otro de esta indole puede devenir conciente en su sitio y lugar,
o tiene que ser conducido hacia adelante, hacia el sistema P? La experiencia clinica
zanja la cuestioén a favor de lo segundo. Muestra que ese otro se comporta como una

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 12
www.revistaalter.com



mocién reprimida. Puede desplegar fuerzas pulsionantes sin que el yo note la
compulsién» (El yo y el ello, ibid. p.24).

Freud parece estar dando cuenta de unas fuerzas pulsionales compulsivas, que siempre
tienen que ver con la satisfaccidon autoerdtica, o sea, con una satisfaccion que tiene una
cualidad especifica y no genérica, como es la satisfaccion de la no renuncia a los objetos
pulsionales primarios y de la no separaciéon de ellos. Luego la clave estd en la
significacién o cualidad de la culpa, pues hay culpa que procede del reconocimiento del
objeto (culpa que conlleva el reparar el dafio causado al objeto) y hay culpa que estd
Unicamente al servicio de no separarse del objeto primario formando una cierta fusion
con €l y ahi, por tanto, no hay un reconocimiento del objeto como algo distinto y no
propio, sino sélo una exigencia’ de inmediatez o de satisfaccién autoerética.

Precisamente la idea de “satisfaccién” es una idea que suele dejarse de lado al hablar del
“sentimiento inconciente de culpa”, pero aqui (casi al final de la p.171) Freud no deja de
aludir a ella y me parece que es una idea fundamental para entender todo lo que
explicita a continuacién sobre el padecer o sobre el «poder retener cierto grado de
padecimiento» (p.172 al final del primer pérrafo), esto es, sobre el placer o la
satisfaccion en la desgracia. Ahora bien, creo que —para entenderlo con mayor
precisidon- es necesario evocar y ponerse en relaciéon no con las situaciones neurdticas
sino con patologias mds graves, en las cuales estd en juego un auténtico placer
masoquista en el sentido perverso (del masoquismo erégeno y no del masoquismo
moral) y en las cuales no basta con que el paciente reconozca el placer que obtiene en
sus desgracias o en su “padecer”, porque estd ademds operando en palabras de Freud
(hacia el centro de la p.172) “una necesidad de castigo”, aunque esta expresion no deja
de ser “un recurso conceptual” -como lo llama M.Dayan en su articulo “L’autre cruel”
en L’énigme du masochisme, op.cit., p.85- o una mera férmula, que requiere ser
matizada con toda precision para que no convierta en una especie de mecanismo
omniexplicativo, que en ultimo término no explica nada. Para M.Dayan se requiere
conectar con la repeticion compulsiva de lo traumdtico y, méds concretamente, con la
interiorizacién de un otro cruel, al cual se ve sometido el masoquista de manera absoluta
en su vivenciar.

Es cierto que Freud tratard de precisar mds adelante esta “necesidad de castigo”, lo que
indica que también a sus 0jos no basta con avanzar una formulacidn, si bien es verdad
que esa precision no parece que vaya mads alld del goce “oculto” (al inicio de la p.175) o
mudo del yo masoquista frente a la “estridencia” del “sadismo del supery6”'” (al final de
la p.174). Lo que —por otra parte y segin J.Laplanche (“Masochisme et théorie de la
séduction”, en La révolution copernicienne inachevée, p.446-447)- es solo
relativamente convincente, porque si bien el placer masoquista del yo es clinicamente
observable, sin embargo el placer del superyé en hacer sufrir es mas dificil de concebir.
De hecho, en la teoria freudiana del sadismo y del sadomasoquismo se sefiala que el
sadico goza masoquistamente de los dolores que provoca en el otro al identificarse con
el objeto que sufre. Ahora bien, ;como podria —se plantea J.Laplanche- obtener goce de
su identificacion con el objeto que sufre, es decir, de su identificaciéon con el yo una
instancia que es ella misma identificatoria o producto de una identificacion del yo con
los progenitores? Es mds —podria afiadirse aqui con mayor precisién- ;coémo concebir
una identificacién con el otro sufriente por parte del sujeto sadico, para quien no hay
reconocimiento alguno de la alteridad?

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 13
www.revistaalter.com



Tras su interrogaciéon J.Laplanche afirma lo siguiente: «el antropomorfismo de las
instancias, justificada en otros momentos, muestra aqui su limite absurdo», matizando
en una nota a pie de pdgina (ibid., p.446) que Freud encontré siempre mas enigmético
el placer de hacer sufrir que el placer de sufrir.

De todos modos, esa ultima afirmacién citada de J.Laplanche parece un tanto
contundente y no acaba de entenderse bien, a no ser que la situemos en el contexto en el
que el propio J.Laplanche la enmarca, que es el de la oposicion por parte de Freud entre
un masoquismo del yo y un sadismo del superyd, y en el sentido de que se caracteriza
como masoquismo moral'' lo que encontramos en cualquier sujeto en andlisis (véase: un
sufrimiento y cémo ese sufrimiento estd provocado por el propio sujeto en nombre de la
bisqueda de placer en otro lugar psiquico). Lo cual —por cierto- no deja de ser una
manera de diluir la nocién misma de masoquismo y hasta despojarla de toda
significacion, porque lo que la caracteriza es que el sujeto masoquista goza en el mismo
lugar psiquico que sufre o, dicho de otro modo, sufre para gozar, porque en definitiva
sOlo asi goza y ése es su problema, si bien no resulta facil de explicar.

Pero, antes de llegar a esa encrucijada (a mi parecer no suficientemente aclarada por
Freud a pesar de hablar del goce oculto y de la mezcla de pulsiones), Freud va a hacer lo
que €l llama (p.174 al inicio del segundo pérrafo) unas ““ consideraciones preliminares”
sobre la relacion entre el yo y el superyd y, mds concretamente, sobre “la tension entre
el yo y el superyd”, tension que se expresa en el sentimiento de culpa (p.172 al inicio
del tercer parrafo). Ahora, no hay que despistarse aqui, cosa que se haria si entradsemos
de lleno en estas consideraciones —que, por cierto, recaen especialmente sobre el
supery6- tomdandolas como una auténtica aportacion sobre el problema del masoquismo,
cuando en realidad es una digresion sobre la génesis y las imposiciones superyoicas,
que no profundizan para nada en la cuestion de masoquismo, el cual debe ser situado en
el plano de la instancia yoica'’ como tal.

Pero, entonces, ;como hay que entender aqui esta digresién? Parece que tiene que ver
con la deriva que Freud introduce con el tema de “la necesidad de castigo” para
explicar el llamado ‘“‘sentimiento inconciente de culpa”, que si bien da cuenta del
masoquismo moral, no obstante puede descolocar las cosas en relacion con el problema
en si del masoquismo. De hecho, algo intuye Freud mismo cuando tiene que explicitar:
«Tras estas consideraciones preliminares podemos volver a la apreciacion del
masoquismo moral» (p.174 al inicio del segundo parrafo).

Dicho todo lo cual hay que afiadir que esas “consideraciones preliminares” tratan nada
mds y nada menos que del origen o de la génesis del superyd, acerca del cual Freud
afirma lo siguiente: «Debe su génesis a que los primeros objetos de las mociones
libidinales del ello, la pareja parental, fueron introyectados en el yo, a raiz de lo cual el
vinculo con ellos fue desexualizado, experimenté un desvio de las metas sexuales
directas» (p.172-173). Creo que en esta afirmacién se da cuenta de un momento capital,
que es el referido al de la introyeccion en el yo, ya que esa introyeccioén conlleva el
“desexualizar” (véase, mds estrictamente, “deserotizar”) el vinculo con los objetos
primarios, lo cual hay que entenderlo en el modo en el que Freud mismo lo explicita a
continuacidn, esto es, en el sentido de que se produce una renuncia al ejercicio pulsional
directo: “experiment6 un desvio de las metas sexuales directas”.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 14
www.revistaalter.com



Ahora bien, la renuncia al ejercicio pulsional directo (véase, de manera precisa, la
renuncia al autoerotismo) se lleva a cabo por medio de la represién originaria, de la cual
aqui Freud no habla, porque estd utilizando los términos y la teoria correspondiente a la
segunda topica, pero se puede y quiza se debe establecer una articulacién con ella y, de
ese modo, quitarle dramatismo y exceso conceptual a la insistencia de Freud en la
desexualizacion y en “la desmezcla de pulsiones”. Y es que hay que precisar que esa
desexualizacion remite uUnicamente al aspecto desligado, atacante o erdtico de la
sexualidad, pero no al aspecto ligado de la sexualidad, el cual es fundamental, pero
Freud lo descuida y al descuidarlo sélo le cabe acentuar el aspecto desligado, que surge
a sus ojos desde una maquinaria abstracta (como es la desmezcla pulsional) por haber
perdido de vista su origen concreto, que es el del otro adulto que cuida y que es quien
aporta un orden sexual a la vez desexualizado.

Y, entonces o como consecuencia de insistir unilateralmente en ese aspecto desligado de
lo sexual, va a aparecer de manera predominante y hasta dnica la severidad, la dureza
despiadada y la crueldad del superyé en relacién con el yo. Severidad y crueldad que
aparecen de forma impersonal a través de los imperativos categéricos kantianos, a los
que Freud alude" tras su descripcién de esas caracteristicas despiadadas del superyd, y
a los que toma como referencia J.Laplanche para hacer la —a mi juicio- arriesgada
afirmacién siguiente: «Al ser descubierto el superyé en forma de enunciados o de
mensajes imperativos con gran frecuencia inmutables y no susceptibles de ser
metabolizados, eso nos hace sospechar su origen en unos mensajes parentales que no
han sufrido la represiéon originaria» (“Les forces en jeu dans le conflit psychique”,
Entre séduction et inspiration: I homme, Paris, PUF,1999, p.143).

Hablo de afirmacién arriesgada, porque ese planteamiento conduce a retrotraer el
surgimiento del superyé a un tiempo vinculado con la represion originaria. Ahora bien,
eso es muy cuestionable ( puede consultarse al respecto mi articulo «El supery6, una
prueba de la prioridad del otro», Revista de psicoanalisis de la APM, febrero 1999,
p.101-117), ya que la represion originaria y la represion secundaria no sélo se instalan
en tiempos distintos, sino que también operan sobre representaciones distintas, pues
mientras la represion originaria recae sobre representaciones que tienen que ver con el
autoerotismo (véase con los objetos-fuente de la pulsion residuales de la relaciéon con
los objetos primarios), la represion secundaria opera sobre las mociones edipicas y
sobre fragmentos discursivos que, al ser enviados o expulsados al inconsciente, se
descualifican y devienen representaciones-cosa.

De todos modos, esta discriminacién y delimitacion entre tiempos y representaciones
distintas no impide el que las instancias ideales (que son efecto del sepultamiento del
complejo de Edipo y, a la vez, residuos de las identificaciones secundarias, es decir, son
un resultado de la represion secundaria) coexistan con restos no reprimidos del ejercicio
pulsional directo (véase de la satisfaccion autoerética). Precision que permite, por lo
demads, salir al paso y superar de algin modo la vieja y permanente discusién en la
clinica sobre si se trata de una situacion preedipica o, por el contrario, edipica; sobre si
la lectura interpretativa de un caso se debe hacer desde una perspectiva centrada en las
coordenadas de la castracién y del incesto, o mds bien desde las coordenadas centradas
en las angustias de despedazamiento, separacion, aniquilacion, etc. Una precision que
también permite sefialar que no todo es edipico, ya que el acceso al Edipo o la
instauracion de lo edipico requiere que se den ciertas condiciones psiquicas y, por

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 15
www.revistaalter.com



consiguiente, determinados sujetos pueden no estar atravesados por lo edipico, que
siempre conlleva la conjuncién entre lo erético y lo amoroso.

Pues bien y por otra parte, a mi juicio en este texto Freud —por un lado- parece referirse
al ideal del yo y por tanto al aspecto mds ligado del superyé cuando afirma en el
segundo parrafo de la p.173: «Pero esas mismas personas que... siguen ejerciendo una
accion eficaz... después que dejaron de ser objetos de las mociones del ello, pertenecen,
ademds, al mundo exterior... Merced a esta coincidencia, el superyd, el sustituto del
complejo de Edipo, deviene también representante del mundo exterior real y, asi, el
arquetipo para el querer-alcanzar del yo»; mientras que —por otro lado y a través de la
imagen del “oscuro poder del destino” (inicio de la p.174)- parece hacer referencia a los
aspectos mds impersonales y ciegos o categdricos del superyd, que se hardn mds severos
y poderosos (véase mds persecutorios) cuanto menos se tolere la separacion de los
objetos primarios, intolerancia cuya raiz hay que situar en la propia intolerancia parental
a desgajarse de sus hijos o a dejar de parasitarlos.

Se podria decir, entonces, que en el texto de Freud hay una cierta oscilacién entre lo
mads ligado y lo més desligado del supery6, dando a entender una coexistencia entre esos
dos aspectos, si bien todo estd contemplado desde la dptica del desarrollo infantil («En
el curso del desarrollo infantil, que lleva a la progresiva separacién respecto de los
progenitores...», p.173, tercer parrafo), sin contemplar para nada la intervencién mas
positiva o mds negativa del otro adulto, quien va a poder cortocircuitar o favorecer esa
llamada “progresiva” separaciéon, que no es tal sino sélo bajo determinadas
circunstancias.

Y una vez sefialado todo eso, que Freud categoriza como ‘“Consideraciones
preliminares” (p.174 al inicio del segundo parrafo), su texto va a adentrarse en “la
apreciacion del masoquismo moral” (p.174, segundo péarrafo), resaltando la
“hipermoral”'* o la “‘desmedida inhibicién moral” presente en algunas personas. Tras lo
cual establece una diferencia entre lo que denomina ‘“continuacién inconciente de la
moral” (en cuya situacién lo que opera es lo siddico o “el sadismo acrecentado del
supery0, al cual el yo se somete”, y habria que afiadir aqui que se trata mds bien de un
sometimiento forzado o impuesto, en el cual inicialmente se encontrard metido el sujeto
o la persona como tal individuo y no tanto el yo, puesto que intrapsiquicamente uno
podria no entregarse a esa causa por mas que externamente, y mas si nos colocamos en
la situacién inicial, se vea obligado-forzado a ello) y “el masoquismo moral” (en cuya
situacion opera lo estrictamente masoquista).

No obstante, cuando se podria esperar del planteamiento de Freud una especificacion
mads honda de lo que él mismo llama “el genuino masoquismo del yo”, en el sentido de
colocar bien claramente la dialéctica placer-sufrimiento dentro de la misma instancia
yoica y, por tanto, la idea de que el propio yo -al establecerse sobre la base de la
unificacién de las pulsiones parciales- puede quedar atravesado por lo parcial sin llegar
a conjuntarse realmente, lo que da origen a un tener que satisfacerse el sujeto parcial o
autoerdticamente (véase de manera desligada y por consiguiente atacando la
unificacién, lo que lleva a favorecer y a ahondar la escision del yo); se va a dedicar a
poner el acento en el “castigo” y, al insistir en ese aspecto de manera primordial, la
diferencia entre el sadismo y el masoquismo en buena parte desaparece. Lo cual le
conduce a Freud a afirmar: «en los dos casos se trata de una relacién entre el yo y el
supery6 o poderes equiparables a este tltimo; y en ambos el resultado es una necesidad

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 16
www.revistaalter.com



que se satisface mediante castigo y padecimiento» (p.174 casi al final del segundo
parrafo).

Ahora bien, a través de la relacion de confrontacién entre el yo y el superyd parece
como si Freud estuviera dando cuenta del enfrentamiento entre el yo y el inconsciente o
entre el yo y la pulsién, que pertenecen a dos sistemas o a dos legalidades distintas. Y
eso es asi porque Freud en la segunda tépica ha perdido de vista la legalidad o el modo
de operar de lo pulsional parcial o desligado, que coloca aqui directamente en/o del lado
del supery6 con su sadismo cruel. Y es que no hay que olvidar que para Freud el Edipo
remite principalmente a lo pulsional y, entonces, el superyd, en cuanto sustituto del
complejo de Edipo, estd vinculado primordialmente con lo pulsional desligado. De ahi
que se confunda con frecuencia en la clinica psicoanalitica la tirania del goce (a no
confundir con el placer o el principio del placer) con la tirania del superyd, cuando no
son equivalentes, porque la tirania del goce remite a la compulsién al goce, que siempre
es insatisfactoria y obliga a la reiteracion; mientras que la llamada “tirania del superyé”
remite al acatamiento de la ley.

De todos modos —por més que luego volverd a las andadas, insistiendo en su vieja idea
de que el masoquismo procede del sadismo y en la relacion complementaria entre el
sadismo del superyo y el masoquismo del yo, con lo cual el placer estd en una instancia
y el sufrimiento en otra- a continuacion va a dar cuenta de una cierta diferencia entre el
sadismo del supery6 y el masoquismo del yo, ya que el primero «deviene conciente casi
siempre con estridencia» (p.174, dltima linea), mientras que el segundo «permanece en
general oculto para la persona y se lo debe descubrir por su conducta» (p.175, primera y
segunda linea).

Diferencia que Freud mismo califica certeramente de “pista interesante”, en la que sin
embargo —a mi juicio- se embrolla un poco, porque —por un lado- echa mano una vez
mads, tanto al comienzo como al final de esta matizacién (cuyo desarrollo estd expuesto
en el segundo parrafo de la p.175) del tema del castigo, que le conduce necesariamente
a poner en accién o a hacer intervenir a otra instancia, sea denominada ésta “el supery6”
o “el poder parental”'”; mientras que —por otro lado- va a aludir sin mencionarlo a lo
expuesto en su texto Pegan a un nifio, en donde aparece bien a las claras que el castigo
el planteado como “el deseo de ser golpeado por el padre”, un deseo que hay que
relacionar directamente con «el deseo de entrar con €l en una vinculacién sexual pasiva
(femenina)» (p.175, segundo pérrafo).

Ahora bien, este segundo lado es el que nos da la clave o el que nos pone sobre la
auténtica pista del masoquismo moral. En palabras de Freud es: «Si referimos este
esclarecimiento al contenido del masoquismo moral, se nos vuelve evidente su secreto
sentido» (p.175). Y ese esclarecimiento es el que aporta la referencia al deseo de ser
golpeado-coitado por el padre, que es claramente un deseo sexual. Con lo cual no hay
masoquismo sin sexualidad y, por tanto, en el dolor e en la desgracia que el
masoquismo moral comporta estd siempre operando una satisfaccidon sexual, pero de
tipo erético o desligado que no se dejé integrar o ligar, que remite en dltimo término a
la intromisién sexualizante del otro adulto y a las condiciones singulares de esa
intromision, que pueden llevar a un sujeto a gozar sexualmente en y a través del castigo
o, mejor dicho, a obtener y mantener la satisfaccidon autoerética-incestuosa por via del
castigo, que se convierte asi en “la condicidén de acceso a lo que estd prohibido”.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 17
www.revistaalter.com



En esa linea parece apuntar Freud cuando sefala que «Para provocar el castigo... el
masoquista se ve obligado a hacer cosas inapropiadas, a trabajar en contra de su propio
beneficio, destruir las perspectivas que se le abren en el mundo real y, eventualmente,
aniquilar su propio existencia real» (p.175 al final del segundo parrafo).

Pero con anterioridad a esta precision sobre el camino seguido por el masoquista moral
provocando el castigo (y asi estd obteniendo la satisfaccién autoerdtica, segin la
matizacién anadida por mi parte, ya que eso no estd dicho en el texto freudiano), Freud
realiza unas afirmaciones que se han hecho célebres y que son empleadas con gran
frecuencia sin mayor esclarecimiento. Me refiero a los términos siguientes: «La
conciencia moral y la moral misma nacieron por la superacién, la desexualizacién, del
complejo de Edipo; mediante el masoquismo moral, la moral es resexualizada, el
complejo de Edipo es reanimado, se abre la via para una regresién de la moral al
complejo de Edipo» (en el centro de la p.175). Digo “sin mayor esclarecimiento”, no
s6lo porque —tal y como traté de precisarlo en la nota n° 13 al hablar de los fundamentos
de la ética- la moral no se origina a partir del complejo de Edipo, sino porque, ademads,
se habla de ‘“desexualizaciéon” y de “resexualizacidon” sin hacer referencia alguna al
modo de funcionamiento de lo sexual, que es lo que nos puede orientar con cierto
esclarecimiento, pues el problema del masoquismo moral estd en que resexualiza de
modo desligado o de modo llamado regresivo que conduce a no abandonar la
satisfaccion autoerotica o el ejercicio pulsional directo y la vinculacién erdtica con los
objetos primarios. Es, en ese sentido que el masoquismo moral es problemético y que
ofrece un obsticulo casi insobrepasable al trabajo psicoanalitico, ya que en el hecho en
si de resexualizar no hay problema alguno si tenemos en cuenta que desde la
intromision sexualizante por parte del adulto el ser humano pasa a ser un ser pulsional y
por tanto todo queda sexualizado.

Con lo cual, no es que la moral nazca de/por la desexualizacién (porque ésta no puede
darse como tal en un ser que se constituye como sujeto psiquico a través de la
sexualidad y, en este sentido, hablar de desexualizacién seria hablar de
deshumanizacién), sino que nace a raiz del rehusamiento de la sexualidad desligada y
autoerotica, es decir, de la renuncia al goce autoerdtico, impuesta o requerida por la
represion originaria. Por consiguiente, cuando se habla aqui por parte de Freud de “una
regresion de la moral al complejo de Edipo”, esa consideracion podria ser entendida —
dado el marco conceptual en el que Freud se mueve generalmente en relacién con el
complejo de Edipo, al entenderle como nucleo del inconsciente que da cuenta del
vinculo erédtico-incestuoso con los objetos primarios- como que en el masoquismo
moral se regresa al fantasma inconsciente de la escena originaria (que —segin la
precision aportada por J.Laplanche en “Masochisme et sexualité¢”, L’énigme du
masochisme, op.cit., p.27- es un fantasma de agresion, de exclusién y de absoluta
pasividad o sometimiento del sujeto infantil ante el coito adulto), un fantasma mediante
el cual el masoquismo moral obtiene una satisfaccidon autoerdtica haciendo del castigo,
del dolor o del sufrimiento, el modo para la consecucién de esa satisfaccion pulsional no
abandonada, en cuanto que la represion originaria no se establecié de manera suficiente
y no ha habido auténtico abandono del vinculo erético o desligado con los objetos
primarios, sin duda a consecuencia de que determinadas figuras parentales no facilitaron
ni la conjuncién de lo pulsional entrometido por ellos ni la desvinculacidon-separacion
de ellos.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 18
www.revistaalter.com



Por otra parte y a este respecto, M.Dayan sefiala (en su articulo “Figure mélancolique du
masochisme”, ibid. p.72-73) que esta consideracién de Freud conduce a colocar todo el
masoquismo bajo la égida del Padre o en relacion con €l y con la prohibicién del
incesto, lo cual le parece una interpretacion restrictiva, ya que Freud, al echar mano para
su argumentacion del deseo frecuente de ser golpeado por el padre y del deseo de una
relacion pasiva con él, opera una reduccién de toda la complicidad erética peligrosa
entre el sujeto infantil y la madre (o, en sus propias palabras, “de la alianza contractual
del yo y la madre oral a expensas del padre, cuya autoridad es ahi abofeteada”) a una
mera identificacién marcada por la castracién y el amor al padre omnipotente.

Reduccién por parte de Freud, que M.Dayan con gran acierto va a poner en relacion
tanto con la complementariedad (que es una de las dos tesis que Freud defiende en esta
terminacion de su texto, p.175 al final) entre sadismo (del superyd) y masoquismo (del
yo), que equivale a admitir -en concordancia con la idea-creencia “de la existencia de la
mezcla de pulsiones” (p.176, segundo parrafo) o en concordancia con, segin la
expresion de M.Dayan, “el régimen mitico de la mezcla Eros-Ténatos”- una perfecta
circularidad de las pulsiones sddicas y masoquistas, que se ha convertido en un lugar
comuin o en una idea conocida de la psicologia de las perversiones, pero que no da
cuenta de lo que el psicoandlisis desvela sobre el masoquismo en el sentido de ser el
fundamento y el origen de la psicosexualidad humana; como en relacion con “la
reversion del sadismo hacia la propia persona” (que es la otra tesis que Freud defiende
en este final del texto, p.175 al inicio del tercer parrafo) que entra en contradiccion con
la idea del masoquismo originario y su completa irreductibilidad al sadismo vuelto
contra el propio sujeto. Y es que esta tesis parte de la idea de que la pulsion, al
originarse de manera endogenista y siguiendo el modelo de la satisfaccion
autoconservativa, estd volcada o dirigida hacia afuera, hacia el objeto externo'®. De ahi
que sea pensada como activa, destructiva, sddica y lo que no se dirige hacia fuera, pero
siempre dentro de ese movimiento o impulso destructivo, va a volcarse hacia dentro,
entendido ademds de un modo bastante mecédnico y nada articulado con el modo del
vinculo especifico que se establece con el otro significativo.

Ahora bien, todo ese planteamiento freudiano légicamente reduce la profundidad
originaria del masoquismo o de las fantasias masoquistas y lo hace secundario y en
dependencia de lo que aqui llama «la sofocacion cultural de las pulsiones en virtud de
la cual la persona se abstiene de aplicar en su vida buena parte de sus componentes
pulsionales destructivos» (p.175 casi al inicio del tercer parrafo). Lo cual comporta que
la pulsion sea pensada por Freud como originariamente destructiva o sadica y lo que se
sofoca o se reprime de ese movimiento pulsional originario es lo que se aplica o sale a
la luz “como un acrecentamiento del masoquismo en el interior del yo”. Algo que Freud
a continuacién articula con “el sentimiento de culpa” (p.175-176), en el sentido de que
este sentimiento nace igualmente “de la sofocacién de las pulsiones”'’, de tal manera
que «la conciencia moral se vuelve tanto mds severa y susceptible cuanto mds se
abstenga la persona de agredir a los demds» (p.176 al inicio). Pero ese planteamiento
nos llevaria a considerar y a recomendar el no abstenerse de agredir a los demds para, de
ese modo, evitar el aumento del sentimiento de culpa y del masoquismo mudo u oculto
que nos puede llevar por delante, esto es, aniquilar o destruir.

A este respecto, me parece oportuno puntualizar que una cosa es que Freud trate aqui de
defender que la eticidad o el valor ético no es lo primero, sino que es efecto de la
renuncia de lo pulsional: «LLo habitual es presentar las cosas como si el reclamo ético

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 19
www.revistaalter.com



fuera lo primario y la renuncia de lo pulsional su consecuencia. Pero asi queda sin
explicar el origen de la eticidad. En realidad, parece ocurrir lo inverso; la primera
renuncia de lo pulsional es arrancada por poderes exteriores [como puede verse, Freud
hace intervenir aqui al otro adulto y, por tanto toma en cuenta la dimension
intersubjetiva haciendo arrancar de ella la primera renuncia de lo pulsional, si bien no
hace arrancar también de la misma la presencia y la aparicién de lo pulsional], y es ella
la que crea la eticidad, que se expresa en la conciencia moral y reclama nuevas
renuncias de lo pulsional» (p.176). Pero otra cosa muy distinta es que defienda este
trasvase mecdnico entre el afuera y el adentro (si se agrede menos a los demds, tanto
mds se dirige la agresion hacia dentro) y que plantee que la pulsién de muerte estd
establecida de entrada en el ser humano, porque bajo esas condiciones, claro estd que es
obligatorio pensar el masoquismo como secundario o como procedente de aquella parte
de la pulsién de muerte que no se ha dirigido hacia fuera (a la parte dirigida hacia fuera
la denomina “pulsién de destruccidon”), que es la pentltima idea de este texto, a la que
es anadida la idea de que «la autodestruccién de la persona no puede producirse sin
satisfaccion libidinosa» (p.176 al final).

Una idea que, enmarcada de otro modo (esto es, dentro de un planteamiento segtn el
cual el origen de la pulsién -en concordancia con la idea de que “la primera renuncia de
lo pulsional es arrancada por poderes exteriores”- proviene también de unos poderes
exteriores o del otro adulto que cuida), podria permitir pensar el fundamento masoquista
de la sexualidad humana en el sentido de que ésta nace o se establece en el psiquismo de
modo masoquista, es decir, tomando al propio cuerpo como medio de evacuar o de dar
salida a ese plus que el adulto entromete al proporcionar la satisfaccion de las
necesidades biologicas de supervivencia y que hace de la sexualidad infantil una
sexualidad pulsional o, lo que es lo mismo, una sexualidad no dirigida hacia fuera o
hacia el objeto, sino una sexualidad vinculada al fantasma, que obtiene placer o goce en
la tension, en la carga, en la excitacidon, en el dolor o castigo, y que por tanto no
funciona segtn el principio de placer.

Notas

*Seminario impartido en Madrid y en San Sebastian durante los afios 2005 y 2006.

' Freud. Una vida de nuestro tiempo, Paidos, Barcelona, 1989, p.477-478.

? P.Gay, ibid., p.472.

? Segtin afirma Freud en Mas alla del principio de placer, Amorrortu, v.XVIII, p.24.

* S Freud, El problema econémico del masoquismo, Amorrortu, v.XIX, p.166, primer parrafo.
Término etimolégicamente procedente del griego homoios, que significa constante o

semejante, y statis, que significa posicion, de tal modo que con esa expresion se designa al

conjunto de las reacciones fisiolégicas que tienen a mantener constantes las condiciones de

equilibrio del organismo.

% Afirmacién que sélo puede ser entendida desde una éptica, segtin la cual de tal modo se le
impone a Freud su tesis central de la primacia falica o del cardcter masculino de la sexualidad

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 20
www.revistaalter.com



precoz, que deja de lado o se olvida de cualquier dato que pueda venir a poner objeciones a la
misma.

7 Me parece importante sefialar que Freud emplea aqui el término “erotismo” cuando antes
empled, para hablar de lo mismo el término “sexualidad”. Ahora bien, el erotismo de lo que da
cuenta “stricto sensu” es de la sexualidad desligada y no de la sexualidad en general. Se trata de
una cierta discriminacién al estilo o a la manera de la que estamos convocados a llevar a cabo en
el ejercicio de la clinica psicoanalitica.

¥ Conviene no perder de vista esta equivalencia que Freud plantea aqui entre lo médico y lo
pedagdgico, que habla de un cierto adoctrinamiento y, por tanto, ese “propdsito” no es un
trabajo estrictamente psicoanalitico.

? Exigencia de inmediatez que, por cierto, remite al mensaje (con su trasmisién correspondiente)
del otro adulto, sin el cual no se produce esa exigencia, como no se produce esa confusién que
se tiene al sentir culpa por separarse del objeto primario.

1% Sadismo del supery6 que es a conectar ciertamente con ese supery6 cruel, duro, hipermoral,
que Freud describe en El yo y el ello (v.XIX, p.54-55), pero que —metapsicolégicamente
hablando- es a poner en relacién mas bien con una fuerte contrainvestidura, que un yo fragil o
no firme (en el sentido de no bien constituido) se ve obligado a llevar a cabo frente al
desbordamiento de lo pulsional desligado, que sigue teniendo para el sujeto una poderosa
atraccién. Y es que esa calificacion o categorizacién del sadismo no corresponde “stricto
sensu” a la instancia intrapsiquica del superyd, que se establece sobre la base de una articulacién
entre la conciencia moral y el ideal del yo,, articulacién sustentada a su vez sobre la base de la
conjuncién entre lo erdtico y lo amoroso, que caracteriza a la estructuracién edipica.

"' A este respecto conviene tener en cuenta que el masoquismo moral puede estar o no estar
conectado con el masoquismo erégeno. En Pegan a un nifio el masoquismo moral y el er6geno
aparecen conectados y tienen que ver con la accion del otro (véase: el padre), quien —mediante
la produccién de dolor en el cuerpo- intenta también la apropiacién del sujeto, pues por algo
Freud lo describe en relacion con una educacion de cierta pedagogia cruel. Hoy las formas con
las que se organiza el masoquismo erdgeno pueden ser distintas, pero no hay que confundir el
masoquismo erdgeno con el moral, del mismo modo que no hay que confundir fendmenos, en
los que el goce esta dado no por el sufrimiento mismo, sino por el precio que tiene que pagar el
sujeto para acceder al bienestar —como por ejemplo los modos masoquistas de la relaciéon de
pareja en algunos casos-, que le hace someterse con vistas a obtener algin dia algo, que supone
que se le va a dar gracias al maltrato que recibe. En esa situaciéon mds que gozar del o con el
maltrato, lo que hay es una no renuncia de tipo narcisista a aquello a lo que se aspira. Pero eso
no quiere decir que esa persona sea masoquista, sino que estd empefiada en lograr algo cuyo
precio sigue pagando, porque no reconoce que nunca va a obtener eso que estd buscando.

2 Lo que remite a la intricacién masoquismo-narcisismo (segin J.André, L’énigme du
masochisme, op.cit., p.29) o, mejor dicho, masoquismo-autoerotismo o a la ambivalencia
narcisistica (segiin M.Dayan, ibid., p.85) y, en definitiva, a la escisién del yo, instancia que se
constituye a la vez desde lo pulsional atacante y desde la ligazén de lo pulsional desligado, una
articulacion que, cuando no queda bien soldada o cuando no estdn bien unidas esas dos caras de
la misma moneda, es pura fisura en la que y por la que el masoquista goza y sufre al mismo
tiempo.

" Por cierto que en esa alusién al “imperativo categérico de Kant” se desliza y se trasmite una
idea de Freud que —a mi juicio- debe ser discutida y cuestionada. Se trata de la idea de que ese
imperativo categdrico «es la herencia directa del complejo de Edipo» (p.173 al final del primer
parrafo). Una idea que es corroborada por parte de Freud poco después al afirmar que: «el

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 21
www.revistaalter.com



complejo de Edipo demuestra ser la fuente de nuestra eticidad individual (moral)» (p.173 al
inicio del tercer parrafo).

Considero que es una idea a cuestionar porque los fundamentos de la ética se establecen a partir
de la represién originaria, esto es, a partir de la renuncia del yo al autoerotismo. Un nifio, que
empieza a controlar esfinteres porque teme perder el amor de la madre, siente después
vergiienza si lo hace frente a sus compaiieros en la escuela, lo cual indica que se ha constituido
un rasgo de pudor que implica una responsabilidad hacia la comunidad de pertenencia. Las
raices de la moral estdn ahi, y, por tanto, la moral no se constituye a partir del complejo de
Edipo, sino que se constituye tomando como referencia al otro o en el reconocimiento de la
alteridad, que se inicia de entrada a partir de la interdiccién por parte del propio adulto de su
deseo sobre el cuerpo del nifio.

De hecho, para todo sujeto en general el imperativo categérico de la ley (con su aspecto de
imposicion impersonal y atemporal sin miramiento por las explicaciones o razones de tipo
préctico utilitario y que se explicita en frases del tipo: “eso no se hace, eso no se piensa”, etc.) se
presenta siempre con anterioridad a la problematica edipica. Y es que ciertamente la represién
del yo frente a lo pulsional tiene un lugar fundamental en la constitucion de la ética, en la
medida en que la represion indica no solamente la renuncia a una accién, sino el sepultamiento
del deseo de realizarla. Eso es lo importante en el tema de la ética, pues no basta con la renuncia
a una accion, sino que es necesario que el sujeto sepulte el deseo de realizarla o se avergiience
cuando el deseo retorna. La ética, por consiguiente, precede claramente a la instauracién del

z

Superyo.

'* Pero no basta con hablar o dar cuenta de la presencia en ciertos sujetos de lo “hipermoral”,
sino que hay que preguntarse por el ;como se establece esa “supermoral”?, ;qué es lo que la
provoca? Y lo que se constata con frecuencia en la clinica es que se trata de una fuerte
“contrainvestidura” como consecuencia de una falla en la constitucién de la represion originaria.

5 No es de extrafiar, entonces, esa afirmacién de J .Laplanche en estos términos: «Se podria
decir que el supery6 es la subestructura mas antropomorfica» (Problematicas I. La angustia,
p.258), porque es la instancia a la que mds atribuimos una voz o una figura, cuando nos
sentimos internamente enjuiciados. Lo cual —ademds de remitir a la estrecha vinculacién entre lo
intersubjetivo y lo intrapsiquico, en el sentido de que con frecuencia los hacemos equivalentes
cuando no lo son, pues mientras que lo intrapsiquico conlleva a lo intersubjetivo, lo
intersubjetivo no comporta la instalacién de lo intrapsiquico- quiza tenga que ver con el modo
de la identificacién superyoica, que no es simplemente la incorporaciéon de una normativa, sino
la introyeccién de las figuras o modelos que ejercen esa normativa, una introyeccién producida
en una etapa en la que ya se cuenta con la diferenciacion sujeto-objeto, diferenciacién con la
que no se cuenta en la identificacién primaria, que se produce cuando todavia no estd
constituido estrictamente el sujeto psiquico, por mds que esa identificacién vaya a ser
constitutiva del propio sujeto.

'® A este propésito, conviene tener en cuenta que en el planteamiento psicoanalitico estd muy
generalizado el confundir el objeto exterior con el objeto de la pulsién, el cual nunca es
interpersonal o intersubjetivo, ya que en la dindmica pulsional no se contempla la consideracion
del objeto o del otro. De ahi que en esa dimensién no esté en juego la intencionalidad de hacer
dafio o de agredir al otro. Como ha precisado S.Bleichamr en multiples ocasiones, la pulsién no
es de destruccion o de agresion, pues el que sus efectos sean destructivos o atacantes del yo, eso
no quiere decir que tenga una intencionalidad agresiva, ya que la agresividad es efecto de una
tension intersubjetiva y no es un derivado de la pulsion.

7 Una vez mds en la obra freudiana aparece planteado de forma unilateral el sentimiento de
culpa, al atribuir ese sentimiento meramente a la sofocacién de las pulsiones sin contemplar que
esa sofocacion solo es auténtica y efectiva (y no simplemente reactiva) cuando se hace por amor

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 22
www.revistaalter.com



al otro, es decir, cuando hay un reconocimiento de la alteridad, que se ha establecido
intrapsiquicamente cuando se ha contado con un otro adulto atravesado por el reconocimiento
de la ley en base a un amor a la ley por encima del vinculo pasional desligado o por encima de
la apropiacion del cuerpo del otro.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 23
www.revistaalter.com



