ALTER

REVISTA DE PSICOANALISIS
INVESTIGACION Y TRADUCCIONES INEDITAS
www.revistaalter.com

* X ok

ALTER / SEMINARIOS
«El sepultamiento del complejo de

Edipo»*

José Gutiérrez Terrazas

La primera frase de este texto freudiano de 1924 (O.C., Amorrortu, v.XIX, p.181-187)
coloca el planteamiento de los elementos a debatir de un modo tal que se pasa un tanto
por alto lo que tenia que quedar bien establecido de entrada, esto es, ;qué hay que
entender por la expresion “el complejo de Edipo”?, ya que -tal y como nos ensefia la
labor psicoanalitica- nada del/en el orden psiquico hay que dar por supuesto, pues en
€S0Ss supuestos aparecen siempre sorpresas inesperadas y de importancia relevante.

Freud lo que aqui en la primera frase afirma de manera sucinta es que el complejo de
Edipo es el «fendmeno central del periodo sexual de la primera infancia», si bien s6lo
en algunas paginas mds adelante aclarard qué esta entendiendo por “periodo sexual de la
primera infancia”, que es cuando lo especifica con los siguientes términos: «No
debemos ser tan miopes... y pasar por alto que la vida sexual del nifio en esa época en
modo alguno se agota en la masturbacion. Se la puede pesquisar en la actitud edipica
hacia sus progenitores; la masturbacidon es s6lo la descarga genital de la excitacion
sexual perteneciente al complejo, y a esta referencia deberia su significatividad para
todas las épocas posteriores. El complejo de Edipo ofrecia al nifio dos posibilidades de
satisfaccion, una activa y una pasiva. Pudo situarse de manera masculina en el lugar del
padre y, como él, mantener comercio con la madre, a raiz de lo cual el padre fue sentido
pronto como un obstdculo; o quiso sustituir a la madre y hacerse amar por el padre, con
lo cual la madre quedé sobrando» (p.183-184).

Unos términos que llevan a J. Laplanche a comentar' que, de ese modo, Freud «pone en
guardia contra el error que consistiria en creer que lo que estd en cuestiéon con la
castracion es la sexualidad en general, cuando se trata de la sexualidad capturada en la
situacion y en los fantasmas edipicos», es decir -precisard el propio J.Laplanche poco
después-: «la ley de la castracién y la amenaza de la castracién’ vienen a aplicarse sobre
el contenido del complejo de Edipo del cual les recuerdo, de la manera mds sumaria
(como Freud lo hace constantemente en sus textos), que, en el vardn, es el conjunto de
deseos o “mociones pulsionales” capturadas en el tridngulo familiar, y que se reparte en

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



dos constelaciones: la constelacion directa —amor por la madre, rivalidad con el padre-
pero también la constelacién invertida, homosexual»’.

Ahora bien, si el periodo sexual de la primera infancia tiene como contenido esa
sexualidad ordenada en/por el deseo y el amor de objeto, sea éste el padre o la madre,
(en qué se queda, qué hacemos, para qué nos sirve la llamada sexualidad ampliada, es
decir, la sexualidad infantil en cuanto fantasmaética, autoerdtica, no dirigida hacia un
objeto exterior, sino al placer de érgano y no dirigida a la bisqueda de la descarga, sino
a la busqueda de la tensién o de la excitacion, sexualidad que sin duda alguna constituye
el gran descubrimiento freudiano y es auténticamente aquello de lo que se ocupa la
clinica psicoanalitica, convocada —como sabemos por experiencia en el desempeiio de la
préctica analitica- para afrontar y elaborar en cada sujeto la sexualidad infantil, o sea, la
sexualidad pulsional desligada, que no se deja integrar, por mds que se pueda reprimir y
sublimar?

Pues bien, precisamente esa confusion, esa no delimitacion entre sexualidad ordenada y
sexualidad ampliada es lo que estd en la base o es lo que ha dado origen al gran debate
que este texto ha suscitado en el discurrir psicoanalitico sobre si el complejo de Edipo
se va a reprimir o bien se va a sepultar.

Segin J.Laplanche®, el problema planteado por Freud en este articulo consiste
justamente en saber cudl es la suerte del complejo de Edipo en el varén, como finaliza.
Y a continuacién precisa que Freud emplea el término Untergang, término al que, dada
su importancia conceptual, estd dedicada la primera nota al pie de pagina de este texto
freudiano escrito en la primeros meses de 1924. Una nota que es la mas extensa de las
doce notas que va a recibir este trabajo y en la que aparece —segin E.Jones- una
discusién con Freud por parte de S.Ferenczi, al considerar éste que ese término es
“demasiado fuerte” y a lo cual no sélo Freud respondi6 defendiendo un tanto
ambiguamente ese término, sino que J.Strachey va a comentar que Freud ya habia
utilizado esa expresion en dos pasajes de El yo y el ello, sirviéndose en el primero de
ellos de un vocablo, que es ain mds fuerte, porque la palabra empleada ahi es
Zertriimmerung, que significa literalmente “demolicién”.

Para J.Laplanche el término Untergang (que al pie de la letra significa “debajo de la
marcha”, por “unter’=debajo y “gang”=marcha, procedente del verbo ‘“gehen”, que
significa: marchar, ir, atravesar) es mds fuerte que represion y con ello se pretende
sefalar por parte de Freud que aqui (es decir, con respecto al complejo de Edipo) se
trata efectivamente de una desaparicion y no sélo de una represion, al menos en los
casos mds favorables’.

Pero —a mi juicio- poner el acento (tal y como hemos visto hacer tanto en la mencionada
nota a pie de pédgina del texto freudiano, como en el comentario de J.Laplanche) en si un
término es mds fuerte que el otro y el mas fuerte es el que corresponde emplear aqui, a
la hora de hablar de como finaliza en el varén el complejo de Edipo, es caer en la
trampa de establecer ahi una disyuntiva o de contraponer un término al otro, cuando
cada término puede estar remitiendo a operaciones psiquicas distintas, dado que con la
expresion “complejo de Edipo” en la obra de Freud se abarcan distintos tiempos de la
primera infancia, si bien la no discriminacién entre unos tiempos y otros llevé a Freud,
en los afios de elaboracion de su segunda tdpica, a hacer del Edipo algo inherente al
llamado “ejercicio pulsional directo” o, mejor dicho, el nicleo privilegiado de lo

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 2
www.revistaalter.com



inconsciente, confundiendo asi lo originario con lo secundario o, mds precisamente, lo
pulsional desligado (véase: la sexualidad fragmentada, perversa y no finalizada) con lo
pulsional ligado (véase: la sexualidad mds organizada por los objetos de deseo y de
amor).

Una idea que, por cierto, ya estaba siendo sugerida bien preclaramente por S.Bleichmar
en su obra de 1993 La fundacion de lo inconciente (Amorrortu, Buenos Aires, p.208-
209) cuando senalaba que, al recolocar J.Laplanche con su teoria de la seduccidén
generalizada u originaria el eje principal del psiquismo (o del ordenamiento psiquico) en
la constitucién del inconsciente (como consecuencia de no plantear el inconsciente
como presente de entrada o “existente desde los origenes™), la estructura del Edipo deja
de ser un ordenador primario en el sujeto psiquico, quien estd llamado ante todo a

constituirse como “sujeto de inconsciente™®.

Es mads, para el propio J.Laplanche —segtin su dltima precision al respecto realizada en
un trabajo de 2006, titulado “Trois acceptions du mot «inconscient» dans le cadre de la
Théorie de la Séduction Généralisée”’- la relacion edipica (en contra de la opinién
generalmente admitida, incluida la de Freud, quien hace de esa relacién el nicleo
mismo del inconsciente) debe ser situada no del lado de lo reprimido sino del lado de lo
represor, no del lado de lo sexual primario sino de lo que lo viene a poner en orden y, en
definitiva, a desexualizar en nombre de las leyes de la alianza y de la procreacién. El
mito de Edipo y la tragedia de S6focles no nos hablan para nada del goce pulsional o de
la busqueda ciega de la excitacion ( en el sentido originario de lo sexual en los Tres
ensayos ).De hecho o en realidad, los grandes esquemas narrativos ( como son —segun
J.Laplanche- el “complejo de Edipo”, el “asesinato del padre” y el “complejo de
castracioén”), que son trasmitidos y modificados por la cultura, aparecen para ayudar al
pequeiio sujeto humano a tratar, véase ligar y simbolizar o también traducir, los
mensajes enigmdticos traumatizantes que proceden del otro adulto, una ligazén
totalmente indispensable para el devenir psiquico del ser humano.

Asi, pues, conviene tener muy en cuenta -a la hora de hacer el recorrido de este texto
sobre “el sepultamiento del complejo de Edipo”- que Freud estd confundiendo y no
discrimina entre los distintos tiempos de la constitucién psiquica, lo cual comporta el no
distinguir entre lo que se opera o se establece desde/por la represién originaria (desde la
cual o en cuyo momento se produce un sepultamiento, véase: el sepultamiento del
autoerotismo, que remite —como afirma S.Bleichmar®- a «los fragmentos originarios de
los vinculos primarios con los objetos, que son representaciones de los objetos
primordiales que nunca fueron representacion-palabra, que quedan en el inconsciente
sepultadas por la represion originaria... y no pueden ser recuperadas por el
preconsciente en si mismas») y lo que opera desde o a partir del la represion secundaria.

Y es que Freud, tanto en este texto como a lo largo de toda su segunda tdpica en
general, se olvida —en el laborioso proceso de ir fundamentando su teorizacion- de su
concepto metapsicolégico de “represion originaria”, concepto que ha sido para Freud
mads bien una hipétesis “ad hoc” (esto es, nos dice para qué sirve, pero no dice cudles
son sus condiciones de constitucién o el por qué se produce, con lo cual no estin
abiertas o reconocidas las posibilidades de que eso pueda no producirse), puesto que lo
emplea especialmente y casi Unicamente para dar cuenta de la represidon secundaria
(algo que por cierto volvié a hacer més tarde con la nocién de narcisismo originario
respecto del narcisismo secundario). El concepto de represion originaria para Freud, por

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



tanto, es una mera hipdtesis y no un concepto necesario para dar cuenta de la
constitucion del aparato psiquico.

Efectivamente se trata de una hipétesis requerida para mostrar que tiene que haber un
lugar al que se expulse lo reprimido por/desde lo preconsciente, asi como debe haber
algo que atraiga desde lo inconsciente a las representaciones preconscientes. Lo cual se
basa, en ultima instancia, en que Freud no se ve obligado a dar cuenta de como se
constituye el aparato psiquico y cémo se establece lo inconsciente, porque da por
supuesto que el sujeto humano dispone de entrada de un inconsciente, véase -mds
precisamente- de un “ello” predeterminado, que no necesita del proceso de la represion
para constituirse como sujeto psiquico.

Esa idea capital, ese concepto fundamental de su teorizacion se quedd, entonces, sin ser
explicitado, porque estaba siempre mantenida la constitucién del inconsciente 1) de
modo enddgeno y no exdgeno; asi como 2) de modo natural o espontdneo y no por
represion. De hecho, Freud sélo habla de la represion originaria en muy pocos escritos
suyos, en concreto en La represion, en El inconciente y en Inhibiciéon, sintoma y
angustia, a los que hay que afadir una referencia muy somera en el apartado III de
Analisis terminable e interminable.

Por otro lado, el propio discurrir del texto freudiano se ve obligado a reconocer —lo que
se articula directamente con lo que acabo de exponer sobre la confusion en la que Freud
estd anclado- que «todavia no se ha aclarado a raiz de qué [el complejo de Edipo] se va
a pique {al fundamento}» (p.181), si bien al instante va a circunscribir esa falta de
esclarecimiento o ese posible cuestionamiento a lo que J.Laplanche denomina’ dos
hipétesis abstractas o a priori, porque no toman en cuenta a la clinica.

La primera hipdtesis respecto de esa desaparicion o de ese “irse a pique” del complejo
de Edipo es la de “la imposibilidad interna por razones de “fracaso” o por “la falta de
satisfaccion esperada”, pues «La nifiita, que quiere considerarse la amada predilecta del
padre, forzosamente tendrd que vivenciar alguna seria reprimenda de parte de él, y se
verd arrojada de los cielos. El varoncito, que considera a la madre como su propiedad,
hace la experiencia de que ella le quita amor y cuidados para entregérselos a un recién
nacido»'’ (p.181 al centro del primer pdrrafo).

La primera hipdtesis es entonces —siguiendo las expresiones de J.Laplanche''-, que el
Edipo desaparecerd simplemente por el hecho de que las aspiraciones edipicas son por
naturaleza o por esencia incapaces de culminar en una realizacion. Pero seguidamente
Laplanche va a sefialar esto: «Destaco al mismo tiempo que Freud, en otros textos y
muy frecuentemente, indica que la no-satisfaccion nunca ha sido capaz de producir la
desaparicion ni tampoco la represion de una pulsion; que lo propio de una pulsion es su
no realismo; que una pulsién puede repetirse indefinidamente y que su desaparicion,
como por extincién, es poco creiblex»'?.

La segunda hipdtesis, mds claramente aprioristica o abstracta, es la de que el complejo
de Edipo desapareceria por evolucion endégena como un fenémeno que estd
programado internamente y su desaparicion también lo estaria: «Otra concepcion dird
que el complejo de Edipo tiene que caer porque ha llegado el tiempo de su disolucion,
asi como los dientes de leche se caen cuando salen los definitivos. Es verdad que el

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 4
www.revistaalter.com



complejo de Edipo... es también un fendmeno determinado por la herencia, dispuesto
por ella, que tiene que desvanecerse de acuerdo con el programa» (p.181-182).

Y a continuacién Freud va a sefalar lo siguiente: «Entonces, es bastante indiferente
conocer las ocasiones a raiz de las cuales ello acontece, y aunque se las pueda
averiguar» (p.182 al final del primer parrafo). Y es que cuando se recurre a lo
predeterminado o lo preformado queda totalmente abortada cualquier indagacion de la
singularidad psiquica. De ahi que el propio Freud se vea obligado a llevarse la contraria
en el parrafo que sigue inmediatamente: «Empero sigue siendo interesante averiguar
como se cumple el programa congénito y cémo ciertos dafios accidentales sacan partido
de la disposicion» (p.182 al final del segundo péarrafo).

Ahora bien, parece legitimo preguntarse y tratar de indagar en las razones que le llevan
a Freud a contradecirse o, si se prefiere mejor, parece legitimo indagar en una cuestién
que es capital. Con mayor precision atn: ;ja qué puede ser debido que Freud tenga que
recurrir, para dar cuenta de la desaparicion del complejo de Edipo tal y como éste se
manifiesta en la infancia con anterioridad al periodo de latencia, a una “imposibilidad
interna” del propio complejo, que a su vez es achacada a algo tan pragmatista, como son
“las dolorosas desilusiones acontecidas” (p.181, primer parrafo), sin articularlo para
nada con el imperativo categdrico del mandato superyoico?

A este respecto, y a mi juicio, se puede sefialar que el “irse a pique” o “irse al
fundamento” de lo que Freud denomina complejo de Edipo significa realmente quedar
fijado o sepultado en el inconsciente. Y, para eso, es necesario que esté operando la
represion originaria, gracias a la cual la represion secundaria podrd dar un estatuto de
inconsciente a las representaciones edipicas. Mientras que, si no estd operando la
represion originaria o no estd bien establecida", lo inscripto, al no quedar fijado al
inconsciente, obligard a una fijacion del sujeto, quedando entonces éste fijado-sometido
al traumatismo, que conlleva que su yo no se pueda aduefiar de esas representaciones y
que tampoco el inconsciente las pueda sepultar, de tal modo que serd el sujeto con su
maquinaria psiquica el que quede capturado por los indicios de esas inscripciones,
viéndose constantemente atraido por los elementos que las reinvisten, dado que no estan
fijadas en el inconsciente y eso comporta siempre una caida del yo, que se ve atrapado
poderosa o bien totalmente por ese elemento.

Asi, pues, Freud tiene que recurrir a esa imposibilidad interna por no-satisfaccién o por
predeterminacion filogenética, porque no contempla que el sepultamiento de lo llamado
por él “complejo de Edipo” es efecto (y, por tanto, sélo es posible gracias a esa
condicién) de la represion que da origen al inconsciente y que por excelencia proviene
de los aspectos narcisistas ligadores y represivos del otro adulto. Aspectos ligadores y
represivos del otro que procura los cuidados de la crianza del sujeto infantil y que, a su
vez, han comportado una estructuracién progresiva del juego pulsional o del llamado
“ejercicio pulsional directo”, algo que el propio complejo de Edipo lleva a cabo, pues el
Edipo no es a ser colocado enteramente del lado del juego pulsional (que, en cuanto tal
ejercicio, sucumbe en la normalidad a la represion general), sino que también debe ser
situado del lado de lo que reprime, del lado de lo represor, tal y como aparece mas
claramente cuando se articula al Edipo con la castracién en el sentido de que Edipo es
consubstancial a la castracién, en concordancia con lo definido y situado por Freud en
este texto a lo largo de varios parrafos a partir del tercero de la pagina 182. Unos
parrafos que le hicieron afirmar a J.Laplanche que «Es en el texto “La desaparicién del

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



complejo de Edipo” donde hayamos mejor anunciada esta relacion con la castracion»'*.
Veamos ahora de cerca y con todo detalle esta cuestion.

Tras las dos hipétesis abstractas sobre la desaparicion del complejo de Edipo, Freud nos
conduce —sefiala también el mismo J.Laplanche'- a lo concreto de la historia del ser
humano, o sea, a aquello que, efectivamente, produce la desaparicién del complejo de
Edipo: «el desarrollo sexual del nifio progresa hasta una fase en que los genitales ya han
tomado sobre si el papel rector... esta fase falica, contemporédnea a la del complejo de
Edipo, no prosigue su desarrollo hasta la organizacion genital definitiva, sino que se
hunde y es relevada por el periodo de latencia... Cuando el nifio (varén) ha volcado su
interés a los genitales, lo deja traslucir por su vasta ocupacién manual en ellos, y
después tiene que hacer la experiencia en que los adultos no estdn de acuerdo con ese
obrar. Mds o menos clara, mds o menos brutal, sobreviene la amenaza de que se le
arrebatard esta parte tan estimada por él» (p.182, tercero y cuarto parrafo).

Por consiguiente, para Freud es por el impacto de la amenaza de castracién por lo que,
en el nifio varén, va a desaparecer el complejo de Edipo. De hecho lo va a afirmar con
toda rotundidad en el parrafo siguiente: «la tesis es que la organizacion genital falica del
nifio se va al fundamento a raiz de esta amenaza de castracion» (p.183), asi como en el
segundo parrafo de la pagina 185: «el complejo de Edipo se va al fundamento a raiz de
la amenaza de castracién». Luego el nifio varén renuncia a los deseos edipicos no por
amor de objeto, sino por miedo o por amenaza. Como ha precisado J.Laplanche, la
amenaza de castracion recae sobre toda posibilidad de realizacién en el marco edipico,
esto es, sobre sus dos modalidades, que son la directa y la invertida: «En ambos casos,
la castracion representa una amenaza vital. En el caso de la posicién masculina (el
Edipo directo), la castracion es la consecuencia de esta posicion masculina: si el nifio
pretende colocarse como rival del padre se expone a la castracién. En el caso de la
posicion femenina, la castraciéon llega mas como presupuesto de la posicién femenina
que como consecuencia: para poder asumir la posicién femenina, haria falta que el nifio
aceptara primero la precondicién de haber sido castrado»'’.

Ciertamente asi parece entenderlo Freud quien lo sefiala y matiza de la siguiente
manera: «El complejo de Edipo ofrecia al nifio dos posibilidades de satisfaccion, una
activa y una pasiva. Pudo situarse de manera masculina'’ en el lugar del padre y, como
€l mantener comercio con la madre, a raiz de lo cual el padre fue sentido pronto como
un obsticulo; o quiso sustituir a la madre y hacerse amar por el padre, con lo cual la
madre quedé sobrando... Ahora bien, la aceptacion de la posibilidad de la castracién, la
inteleccion de que la mujer es castrada, puso fin a las dos posibilidades de satisfaccion
derivadas del complejo de Edipo. En efecto, ambas conllevaban la pérdida del pene;
una, la masculina, en calidad de castigo, y la otra, la femenina, como premisa» (p.184,
primer parrafo).

Ahora bien, ;qué clase de renuncia es esa, que se produce por amenaza o por miedo,
pero no por amor?, ;se puede sostener estricta y realmente una renuncia de ese tipo?, o
dicho mds concretamente: ;qué categoria de culpa puede sentirse a partir del miedo o de
una amenaza?, ;qué categoria de superyd se va a poder establecer asi? Como ha
precisado S.Bleichmar, con esa profundidad tedrico-clinica que caracteriza siempre su
pensamiento, el complejo de castracién no permite entender estrictamente la teorfa de la
culpa, en la medida en que ésta remite por excelencia a la presencia de un tercero (en el
sentido de reconocerse culpable por haber hecho dafio al otro en cuanto objeto de amor),

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



es decir, remite al reconocimiento de la alteridad. En su obra Las paradojas de la
sexualidad masculina lo sefialaba del modo siguiente: «el hacer girar toda la
estructuracion psiquica alrededor del eje de la asuncion de la castracidn, concebida en el
marco de la diferencia anatomica de los sexos, ha empobrecido el concepto de alteridad
en razén de que todo el reconocimiento de la diferencia quedé abrochado a esta tultima.
Las consecuencias son severas tanto para la clinica como para el reconocimiento del
psicoandlisis en el campo mds general de la produccién de ideas del siglo XXI, ya que
la estigmatizacion de la homosexualidad es el derivado directo de una teorizacién que
considera que lo diferente es diferencia de sexos y no modos mds generales de
determinacién de la eleccién amorosa [Silvia se refiere a que nadie elige de entrada ser
ni heterosexual ni homosexual, ahi no hay eleccion, sino determinacién, y lo que en
todo caso tiene que decidir un sujeto es qué hace con su deseo, que no es intencional
sino desubjetivado y que es la problematica con la que nos enfrentamos en el quehacer
clinico]. Al reducir toda diferencia a la “Diferencia” (de sexos) y, luego, en un mismo
movimiento, considerar a esta anulacién de la “Diferencia” como efecto del
desconocimiento de la castracion, la homosexualidad queda del lado de la perversion y
el narcisismo queda concebido como anobjetal, es decir, definido por la imposibilidad
de diferenciar al objeto de amor como otro»'®.

Pero es que, ademds y segin S.Bleichmar, el complejo de castracién tampoco explica la
constitucién del superyd, al quedar éste reducido solamente a la vertiente punitiva de la
conciencia moral, que no contempla sino lo que no se debe hacer, y, por tanto, no esta
abierta a lo que el sujeto debe llegar a ser', que es la otra vertiente del superyd, la del
ideal del yo, que no se caracteriza por el hacer, sino por el ser, por el llegar a ser aquello
que uno todavia no es, lo cual remite siempre a lo que no se es y no se tiene y, por tanto,
al reconocimiento de la incompletud o de la falta ontoldgica, que no es equivalente a la
falta del pene, sino a que el sujeto puede percibir su propia incompletud o reconocer que
algo del otro €l no posee.

Para S.Bleichmar «El emplazamiento de la castracién no como vicisitud del desarrollo
[que es como Freud la concibe: «el desarrollo sexual del nifio progresa hasta una fase...
Esta fase falica... no prosigue su desarrollo...» p.182, tercer pérrafo], sino como
articulador que alude al reconocimiento de la incompletud ontoldgica tiene el mérito de
des-sustancializar el deseo y, en particular, de arrancar los tiempos de la constitucion
psiquica de una genealogia de objetos adheridos a etapas o estadios genéticamente
preformados. El “impasse” mayor que se arrastra es la regenitalizacién en psicoandlisis
de todo lo que tan trabajosamente ha sido descripto como del orden de la pulsién
parcial, al hacer pivotear toda la teoria y la practica sobre el elemento “falo”, alrededor
del cual se articulan todos los objetos de deseo. Si adecuadamente Lacan hizo entrar en
crisis el concepto de pre-edipico, puesto que el Edipo no queda reducido al complejo,
sino que es resituado como espacio de constitucidn psiquica; sin embargo la anulacién
de la diferencia entre las condiciones edipicas de determinacién de la subjetividad y los
movimientos por los cuales metabdlicamente la cria humana se constituye en su interior
ha dejado todo este proceso subordinado a la genitalidad —cdmodamente subsumida
bajo la premisa universal del falo-, arrasando con ello todo el concepto freudiano de
sexualidad ampliada, que es de hecho pregenital en el nifio atin cuando esté atravesada
por la genitalidad del adulto»™.

Y es que la castracién —conviene no olvidarlo- es una teoria sexual infantil a través de la
cual el sujeto arma una defensa (de ahi que J.Laplanche categorice a la castracién y a la

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



légica félica, en cuyo sistema aquella se sostiene como «un cédigo particularmente
colonizador»*') para hacer frente a la incompletud ontoldgica, que remite a reconocer
que hay algo en el propio cuerpo que no se estructura en completud, lo que pone en
juego la posibilidad de reconocerse como no pleno, la posibilidad de que se necesita al
otro o de reconocer que el otro tiene algo que uno mismo no tiene*. Todo lo cual abre o
permite el reconocimiento de la alteridad, que es la base de todo intercambio posible,
del auténtico intercambio con el otro, de la oblacién, del agradecimiento, etc., pudiendo
establecerse asi una verdadera intersubjetividad o el pacto intersubjetivo.

Ahora bien, en la medida en que la castracién —pensada como falta ontolégica y no
como falta del pene- remite al reconocimiento de rehusarse aspectos o elementos de uno
mismo y, por tanto, al reconocimiento de la alteridad, en esa medida la funcién de la
castracién (funcién estructurante que comporta el despojar a la castracion de sus
aspectos moralistas o ideoldgicos, para hacerla circular metapsicoldégicamente) ya no
entra realmente 0 no se establece en términos de diferencia anatémica —que estd al
servicio de poner en el otro esa carencia o de aceptarla para uno mismo (al estilo de la
formulacion freudiana:  «la nifiita acepta la castracién como un hecho consumado»,
p.186 al final del primer parrafo), pero idealizando a quien supuestamente no la tiene y
asi se mantiene la expectativa de una posible ausencia de castracion-, puesto que dentro
de la diferencia anatomica de los sexos, como es en la situacion de la heterosexualidad,
puede no haber un reconocimiento de la alteridad.

Freud, sin embargo, en la medida en que pone su acento en la amenaza (véase p.182,
183 y 185) o en el miedo («el varoncito tiene miedo a la posibilidad de su
consumacién», p.186), va a entender la castracion esencialmente como falta de pene y
como diferencia anatomica, haciendo de ésta la clave de todo el proceso, un proceso
que, por otro lado y acertadamente en ese aspecto, va a ser pensado como
estableciéndose por “apres-coup”. En efecto, para Freud: «La observacion que por fin
quiebra la incredulidad del nifio es la de los genitales femeninos... Pero con ello se ha
vuelto representable la pérdida del propio pene, y la amenaza de castracién obtiene su
efecto con posterioridad {nachtrdglich}» (p.183, tercer parrafo).

Ahora bien, por mds que pueda parecer muy acertado el plantear el proceso
estableciéndose en “aprés-coup”, a continuacién hay que plantearse el qué hay que
entender por ese modo de establecimiento, cémo es entendido generalmente en el
discurrir psicoanalitico y cdmo lo entiende Freud, quien hace vascular toda la llamada
segunda tépica y toda su segunda teoria psicopatoldgica alrededor del eje de la
castracién, perdiendo de vista que la castracion sélo puede definirse en relacién al yo,
ya que para el inconsciente no hay parcial-total, no hay presencia-ausencia. Con lo cual
hay derecho a interrogarse sobre si la teoria de la castracién debe convertirse en el eje
tedrico y clinico de nuestra practica psicoanalitica, cuando —de un lado- es un teoria que
estd connotada por el momento histérico e ideoldgico de su aparicién o por lo que se
significé en cierta época de la historia humana, que a lo mejor no responde a los modos
de constitucion de la subjetividad en el momento actual, y —de otro lado- resulta que la
problematica de la castracidn, al poner en el centro el modo con el que el sujeto se
posiciona narcisisticamente, pierde todo el orden de lo pulsional desligado o de la
sexualidad andrquica no reductible a la genitalidad.

Empecemos por la cuestion del propio término “nachtriglich” y de la dificultad de su
traduccidén, que no sélo habla de la dificultad de una lengua, como puede ser la

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



espaiiola, a la hora de traducir el vocablo alemdn, sino también de la dificultad que la
propia obra de Freud trasmite al plantear esa accién. Creo que, a ese respecto, puede
precisarse que la idea de “efecto con posterioridad”’(que es como se ha traducido en
Amorrortu la expresion freudiana “nachtridglich”) no es equivalente a “resignificacion”,
que es la traduccion que ha hecho principalmente el lacanismo y que no deja de ser una
traduccién tergiversadora, pues el “nachtriglichkeit” o el “a posteriori” no implica
realmente significacion, pues si la hubiera (esa significacion) no habria sintoma. A lo
que remite ese término freudiano —tal y como muestra el traumatismo constituido en lo
psiquico siempre por dos momentos, uno anterior y otro posterior en el tiempo- es al
ensamblaje entre elementos o momentos de vivencia, que no logran articular una
significacion clara, sino que se organizan bajo un modo faltante o deficitario.

Y es que, si se pudiera resignificar, no se produciria traumatismo. El traumatismo
comporta siempre un ensamblaje entre elementos que no logran articular una
significacion, sino que se organizan bajo un modo fallido o faltante. Ese es el gran
problema que conlleva lo traumético, ya que ahi lo posterior no resignifica lo anterior,
sino que meramente lo ensambla o une y se produce algo nuevo. Pero tampoco se puede
hablar de reactivacion, porque eso conlleva que hay algo que estd ya y se reactiva,
cuando en realidad lo que pasa es que se produce entonces el sintoma y no es
simplemente que s6lo se desencadena. Es decir, lo que sucede es que en un segundo
tiempo el primer tiempo es removido o activado por medio de un ensamblaje de
acontecimientos y se constituye el sintoma (véase, por ejemplo, la fobia de Emma®,
quien huye despavorida ante la risa de los dependientes de la tienda). No es, por tanto,
que se signifique para Emma, cuando los dependientes se rieron, que el pastelero
gozaba pellizcédndola a través de sus vestidos, eso s6lo se resignifica cuando Freud lo
liga o conecta con el suceso del pastelero. La resignificacién, pues, es la forma con la
que se articula en la clinica dando una significacién a lo traumético, que se mueve
siempre en el marco de una simbolizacién faltante. Por lo demds y por dltimo a este
respecto, hay que tener en cuenta que la resignificacién opera sobre cadenas
significantes, nunca estd operando en lo que son cadenas trauméticas, que imponen
directamente sus efectos y son causales al modo de la actuacién o del modo de operar
del inconsciente.

En segundo lugar tenemos la articulaciéon que hace Freud entre las experiencias de “el
retiro del pecho materno”, “la separaciéon del contenido de los intestinos” y “la
observacion de los genitales femeninos”, estableciendo entre ellas una continuidad
significativa, como si se tratase de elementos semejantes cuando de hecho no lo son, y
que, ademds, atribuye enteramente al sujeto infantil, al no hacer intervenir para nada en
ese momento ni al emisor de la amenaza, ni al inconsciente o a los fantasmas
inconscientes del emisor.

Efectivamente Freud —por un lado- establece una continuidad, tanto en el orden del
tiempo (dando a entender asi —tal y como ha sefialado J.Laplanche®- «una concepcién
finalmente mecanicista del desarrollo temporal, cuyo sintoma es la traduccién inglesa
del Nachtrdglichkeit por accion diferida»), como en el orden de la significacién, cuando
se trata de unos momentos significativamente muy distintos en el proceso de la
constitucion de lo psiquico, ya que en las dos primeras experiencias lo que estd en juego
de manera predominante es el aniquilamiento del sujeto psiquico, dentro de la dialéctica
vida-muerte, pues perder el amor de la madre equivale a ser expulsado de un universo
de proteccion que comporta el des-auxilio total (véase el famoso Hilflosigkeit freudiano,

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios
www.revistaalter.com



traducido generalmente por “desvalimiento”), mientras que en la tercera experiencia, la
de “la observacion de los genitales femeninos”, lo que estd en juego es el deterioro
narcisista acompaiiado de una defensa, pues al descubrir la diferencia anatémica el nifio
vardn lo va a teorizar (véase aqui la llamada por J.Laplanche “la teoria sexual de Hans y
de Freud”) como castracion femenina, lo que precipita una caida narcisista del objeto
materno, caida que arrastra consigo la angustia de castracién del propio nifio y que
inaugura el movimiento que lo lleva de la identificacién a la eleccién amorosa de
objeto.

No se debe, pues, establecer una continuidad significativa entre experiencias tan
distintas. Es mads, esa diferencia cualitativa existe ya entre las dos primeras, puesto que
el retiro del pecho obedece exclusivamente a una decisién del otro mientras que el
control de esfinteres implica una renuncia del sujeto mismo, por mds que sea siempre
una respuesta a una demanda del adulto. Y, en ese sentido, se puede decir —como afirma
S.Bleichmar®- que «las renuncias pulsionales bdsicas, las que precipitan el
sepultamiento del autoerotismo, son establecidas por el adulto que tiene a su cargo los
cuidados precoces del nifilo, que ha sido tradicionalmente la mujer... Y estas
prohibiciones fundamentales, fundantes de toda insercién en la cultura... se sostienen
en el hecho de que el adulto a cargo de la crianza ha constituido la relacién con el nifio
de modo mediado: su amor pasional por el nifio, su devocién narcisistica, es
atemperada por su propia prohibicidn interior, instaurada bajo la forma del superyo».

Pero es que —por otro lado- Freud en su descripcidn coloca en el sujeto infantil toda una
capacidad de establecer una significacién plena: «con ello se ha vuelto representable la
pérdida del propio pene...» (p. 183 casi al final), no contemplando para nada que se
trata de una “traduccion”, en parte fallida o imperfecta, que el sujeto hace en funcién de
lo que el adulto le ha trasmitido o de lo que J.Laplanche llama en funcién de «un a
traducir originario, que no puede concebirse mds que en el marco de una apertura de
entrada del ser humano hacia el enigma del otro»*°. La operacién del sujeto infantil, por
tanto, no puede ser desgajada del mensaje del otro adulto y, en ese sentido, no s6lo no
se produce una significacién plena, sino que ademas la significacién en cada caso va a
estar en relacién con el modo en que el otro ha trasmitido su mensaje, un mensaje de
amenaza en este caso. Lo cual remite a la trasmision de la ley, trasmisién que nunca es
neutral, porque el legislador mismo estd impregnado de fantasmas en el momento de la
trasmision de la ley o de la instauracion de la norma.

No es de extrafiar, entonces, que J.Laplanche se atreva a subrayar®’ que el “aprés-coup”
es un fendmeno que se produce en lo interpersonal y no en lo intrapersonal. Ahi, a su
juicio, es donde estd su especificidad y su posibilidad de invertir y de dar la vuelta a la
flecha del tiempo, puesto que el “aprés-coup” no interviene de modo principal dentro
del propio individuo en relacién con la sucesion de las etapas de su vida, sino que opera
en un inicio en la simultaneidad de un adulto y de un sujeto infantil, de tal modo que el
mensaje enigmdtico del adulto (habitado por su propio inconsciente) constituye el
“avant-coup” de este proceso, que instituye en el receptor un desequilibrio que le
empuja necesariamente a traducir, en un segundo tiempo (que es el del “apres-coup”) y
de manera siempre imperfecta.

Por lo demds y a continuacién de toda esta cuestion referida al “apres-coup”, sobre la
que nos habiamos detenido tratando de explicitar alguno de sus aspectos, Freud va a
contraponer “el interés narcisista” al interés o investidura de los objetos, investidura a la

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 10
www.revistaalter.com



que califica tanto de “amorosa” como de “libidinosa” (p.184 casi al final del primer
parrafo), cuando esos adjetivos dan cuenta de dos modos contrapuestos (aunque
coexistan normalmente) del funcionamiento de lo pulsional (ligado en el caso de lo
“amoroso” y desligado en el caso de lo “libidinoso”).

En la teorizacién cldsica y més extendida del pensamiento psicoanalitico se suelen
contraponer lo narcisista y lo objetal, pero resulta que el narcisismo es la base que
posibilita el amor objetal, pues sin narcisismo no hay posibilidad de amor o de trasvase
(véase: investimiento) amoroso. Es cierto que determinado narcisismo (el del yo ideal,
procedente de la adoracién o idealizacién incondicional por parte de los padres®, ese
que remite a la famosa expresion freudiana: «Su Majestad el bebé») puede ser un
enorme obstidculo para el amor, pero sin él no hay trasvase amoroso, ya que es
precisamente el amor por/hacia si mismo, en tanto incorporacién del amor del otro, lo
que facilita la reciprocidad amorosa. Con lo cual ese tipo de narcisismo estd atravesado
por una paradoja, pues es imprescindible para la constitucién de la relacién amorosa con
el otro y, al mismo tiempo, puede ser el grave obstdculo en la relacién amorosa con el
otro. Una paradoja que tiene que ver con que el narcisismo puede entrar en mera
complementariedad y continuacién o articulacién con el autoerotismo®™, que es siempre
goce y no amor a si mismo. Es decir, el autoerotismo es del orden de la pulsion
desligada, del deseo acéfalo, ya que en realidad no se caracteriza especificamente por la
relacién con el cuerpo propio o con uno mismo, sino por la relacién con un cuerpo
desubjetivado, que es como una boca que chupa un dedo y no un sujeto chupando su
dedo.

Pues bien, para Freud (p.184, segundo pérrafo), en ese conflicto (entre el interés
narcisista y el interés libidinoso) triunfa “el interés narcisista” sobre “las investiduras de
objeto”, las cuales “son resignadas” gracias o por medio de la introyeccion de “la
autoridad™ del padre”, de quien se toma “prestada su severidad”, configurandose asi “el
supery6” instancia que “perpetia’’ la prohibicién del incesto” y “asegura al yo contra el
retorno de la investidura libidinosa de objeto”. Pero es importante precisar a este
respecto (tanto mds cuanto que no aparece explicitado en la obra de Freud) que para que
el objeto sea resignado o renunciado tiene que haber sido amado, pues es imposible que
algo se inscriba psiquicamente s6lo por temor o amenaza y, en ese sentido, no hay
inscripcion del supery6 sin amor de objeto.

Dicho con otras palabras, recogidas de la obra de S.Bleichmar Las paradojas de la
sexualidad masculina, «es imposible la produccion de una identificacién a un puro
rival, a un puro obstdculo, sin enlace de amor a €l. La identificacion carente de amor
serfa imposible, y en esas corrientes tiernas y erdticas hacia el padre se revela la
cuestion que liga al nifilo varén con la homosexualidad» (op.cit., p.31). Una cuestién
capital que Freud elude aqui o pasa por alto, al plantear todo este proceso del
“extrafiamiento” o alejamiento del complejo de Edipo y de la formacién del superyé en
el varon de un modo un tanto mecanicista, esto es, como si se tratase de un desarrollo
lineal que cae por su propio peso, cuando -como bien puntualiza S.Bleichmar en su
texto recién citado- hay que interrogarse sobre «;qué tipo de identificacion deberia
realizar el varén antes del sepultamiento del Edipo, cuya culminacién inaugura la
posibilidad de identificarse al padre a través de la incorporacién de las instancias que
constituyen el superyd, para poder ejercer su potencia genital con el objeto de
eleccion?» (op.cit., p.25), pues para la constitucién de la masculinidad genital y de la
potencia falica en general no basta con tener a disposicidn «el atributo real, bioldgico,

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 11
www.revistaalter.com



existente en su cuerpo..., sino que es necesario... que el pene se invista de potencia
genital, la cual se recibe de otro hombre» (op.cit., p.29).

Y es que para pensar o dar cuenta de la constitucién de la sexualidad masculina
(constitucién a plantear -siguiendo el desarrollo de la profunda investigacion realizada
al respecto por S.Bleichmar con su obra anteriormente indicada- como altamente
conflictiva en contra del supuesto caricter activo de la masculinidad como originaria a
partir de la presencia real del pene, supuesto o prejuicio, que sin duda ha estado
obturando las preguntas a la teorizacién freudiana y a la teorizacién psicoanalitica en
general) es muy importante «retomar seriamente la diferencia entre el objeto valorizado
de la diferencia anatémica —que conlleva el investimiento fdlico del pene- y su funcién
genital como 6érgano de potencia que remite al ejercicio de esta masculinidad mads alla
del caricter bioldgico de su existencia anatémica, como objeto a ser ofrecido y no sélo a
ser exhibido» (op.cit., p.26).

Por otro lado, también aqui entra en juego una interrogacion importante, que surge de
modo especial a partir del planteamiento realizado por M.Klein, en el sentido de pensar
el superyd sélo en cuanto conciencia moral y no en cuanto ideal del yo a la vez. La
interrogacion es la siguiente: ;cdmo quedaria una instancia meramente punitiva que no
ofreciera al mismo tiempo algin resarcimiento narcisistico? Un resarcimiento que sin
embargo el ideal del yo siempre ofrece respecto de la pérdida del yo ideal, en cuyo
marco el sujeto se siente €l mismo ideal e idealizado respecto del objeto, dado el
investimiento que el adulto hace del sujeto infantil tomado por “Su Majestad el bebé”.
Efectivamente, el ideal del yo no se define por los modos con los cuales la conciencia
moral dice qué es aquello que el sujeto debe ser, sino mds bien por un traspaso
narcisistico a lo que va a llegar a ser, a lo que va a lograr en cuanto esta presente el otro
como objeto de amor, al que ofrece el logro. Con lo cual tiene una funcién de
sostenimiento del psiquismo en el amor, en el ser amado por los objetos internos, en la
medida en que obtiene y les da algo. Lo que sin duda da sentido a la vida y al seguir
viviendo.

Freud, por su parte, hace depender esas dos estructuras de la conciencia moral y del
ideal del yo —estructuras que tienen un distinto origen, por mds que tengan en comun el
cardcter identificatorio y el de autoobservacion respecto del yo- de la resoluciéon del
complejo de Edipo, cuando (como ya se ha sefialado en la nota 31) la instauracion del
supery6 no es meramente un residuo o un efecto de la renuncia edipica, ya que esa
instauracion estd ya en relacién con la renuncia al autoerotismo, que lleva a cabo la
represidon originaria, la cual ciertamente serd sostenida y estabilizada tanto por el
narcisismo yoico, como posteriormente por el superyo.

Y es que para Freud la constitucién de la tépica psiquica se establece en general de un
modo un tanto mecanicista, como corresponde a un planteamiento como es el suyo, que
estd conducido predominantemente por/desde una perspectiva no metapsicoldgica, sino
evolutivo-madurativa. Una perspectiva que asoma claramente en todo el segundo
parrafo de la pagina 184 abocado o dirigido a la idea con la que se concluye, que es la
de que «Con ese proceso se inicia el periodo de latencia que viene a interrumpir el
desarrollo sexual del nifio». Y afirmo que todo el parrafo estd dirigido a esa conclusion
—que alude abiertamente a la idea de dos fases de la misma sexualidad y no al
descubrimiento de dos sexualidades diferentes-, porque la frase anterior se mueve en la
misma linea al afirmar que “las aspiraciones libidinosas... son mudadas en mociones

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 12
www.revistaalter.com



tiernas”, es decir, lo sexual deja de ser sexual y se interrumpe temporalmente. Es mads, la
frase que antecede a esa pentltima que acabo de citar y que habla de que por
introyeccién de la autoridad del padre “el yo se asegura [de nuevo de modo temporal]
contra el retorno de la investidura libidinosa de objeto”, se mueve ciertamente en esa
misma perspectiva.

Ante lo cual no es de extrafiar esa ambigiiedad manifestada por Freud respecto de la
denominacién o calificacién de este proceso: por un lado, lo denomina de algin modo
“represion” y digo de algin modo, porque parece que reserva con mayor propiedad ese
término para las llamadas «represiones posteriores llevadas a cabo la mayoria de las
veces con participacion del superyé» (p.185 al inicio); y, por otro lado, considera que
“es mds que una represion”, o sea, no lo denomina propiamente “represion”, porque la
represion estd dialectizada con la subsistencia de lo reprimido en el ello, mientras que
para él en este caso el Edipo como complejo desaparece por entero cuando predomina lo
normal. Ante lo que cabe preguntarse: ;de qué normalidad estd hablando o pensando
Freud? De nuevo por ahi reaparece la perspectiva de las dos fases en el sentido de que
un desarrollo normal evolutivo-madurativo liquida el Edipo, mientras que, cuando es
solamente una represion del complejo, estamos en lo patolégico: «Si el yo no ha logrado
efectivamente mucho mds que una represion del complejo, éste subsistird inconciente en
el ello y més tarde exteriorizara su efecto patégeno» (p.185 al final del primer pérrafo).

Hipdtesis que parece verse confirmada con la tesis que defiende Freud en el siguiente
parrafo “de que el complejo de Edipo se va al fundamento a raiz de la amenaza de
castracion”, entendida ahi como amenaza real impositiva que obliga “a interrumpir el
desarrollo sexual del nifio”. Si bien un cierto Freud, cuestionador de tanta perspectiva
evolutivo-madurativa y bifésica, se va a parar esos pies tan psicologistas y abrir el
horizonte a otra posible perspectiva cuando afirma a continuacién: «Pero con ello no
queda resuelto el problema; resta espacio para una especulacidon tedrica que puede
desechar el resultado obtenido o ponerlo bajo una nueva luz» (p.185, segundo parrafo).

Por lo demds, cuando Freud sefiala que «el proceso descrito es mds que una represion;
equivale, cuando se consuma idealmente a una destruccién y cancelacion del complejo»
(p.185, primer pérrafo), cabe también preguntarse si es posible liquidar realmente el
Edipo, porque ;como se podria uno enamorar habiendo disuelto o liquidado el Edipo?,
(,como podria uno establecer una relacién con un objeto de amor, si liquidara todos los
objetos primarios con los que qued6 enlazado? Se trata, entonces, mds bien de una
trasposicion, de que el objeto primario pueda ser traspuesto a otro objeto o de no quedar
adherido a los objetos primarios sin una trasposicion; y no de una liquidacién, porque
,qué se puede elegir si no es algo, o sea, un objeto mas o menos parecido a los objetos
primarios? En toda eleccidn tienen que estar las inscripciones que lo posibilitan.

Y, en ese sentido, se puede sefialar que en la teorizacién freudiana la eleccidon de objeto
es planteada como efecto del sepultamiento del complejo de Edipo, cuando eso es cierto
sOlo relativamente, ya que si no hay trasposiciéon de las representaciones o de los
investimientos sobre el objeto es imposible libidinizarlo y desearlo eréticamente. Por lo
cual hay que decir que el complejo de Edipo es la fuente motora de todo investimiento
erégeno del objeto o, lo que es lo mismo, genera las condiciones libidinales de
investimiento de otros objetos, porque ahi se ha conjuntado lo erético con lo amoroso,
que es lo que caracteriza al Edipo como complejo al combinarse la relaciéon amorosa de
objeto con el deseo erdtico por el objeto.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 13
www.revistaalter.com



Por eso, si no ha habido investimiento edipico es muy dificil que esa investidura se
traslade a otro objeto, es muy dificil que se pueda investir a otro objeto. Y, en ese
sentido, en la clinica hablamos muchas veces de una mala elaboracién del Edipo,
cuando lo que estd en juego en multiples casos es un fracaso o una falla de la
constitucion del investimiento libidinal del objeto primario —en cuyo caso el problema
no estd en liquidar o sepultar el Edipo sino en constituirle, en constituir ese
investimiento libidinal del objeto primario no establecido, porque no se recibid esa
investidura libidinal por parte del objeto-, constitucién necesaria para que se pueda
llevar a cabo la renuncia.

Y, a este propdsito de la renuncia, conviene tener presente que en Freud tenemos dos
teorfas de la llamada renuncia edipica, la una remite a la culpabilidad y al parricidio
ligado a ella (y, entonces, en lugar de pecado original tenemos culpa originaria, la que
conlleva el imperativo categdrico, que se formula con un “esto no se hace”, no porque
vaya a pasar algo, sino que “no se hace porque no se hace”); y la otra remite a la teoria
de la castracion, en la cual el sujeto renuncia al deseo edipico, porque puede ser
castrado, esto es, por amenaza o por temor. Por tanto, en esta segunda teoria no estd en
juego el imperativo categdrico, sino el imperativo hipotético, que dice: “si haces esto, te
pasard tal cosa”. J.Laplanche ha intentado resolverlo esbozando™ la distincién entre la
castracion como sancion de la ley y la castraciéon como ley misma, con lo que de algin
modo trata de decir que el imperativo de la castracion es también imperativo categorico,
en el sentido de que todos modos serds castrado. Pero eso no es asi en Freud, sino sélo a
partir del concepto de castraciéon ontolégica que plantea Lacan, pues en la teoria
freudiana el sujeto renuncia porque puede perder el pene, que es el objeto valorizado, y
para conservar el pene renuncia al deseo edipico. Es decir, se trata de una moral
pragmadtica y no trascendente.

Es cierto, no obstante, que junto a esta teorizaciéon freudiana hay otra (que estd
planteada inicialmente en su obra y que es la de la culpabilidad por el parricidio), que es
mads universal y més necesaria desde un punto de vista antropolégico, por mas que sea
mds absurda desde un punto de vista epistemoldgico. Pero también es cierto que la
segunda teorizacion de Freud es la que se impone en su obra a partir de la segunda
topica. Esta segunda teoria es sin duda menos absurda, epistemolégicamente hablando,
pero no es fundante de la cultura y no es universal, porque deja afuera a la mitad al
menos de la humanidad, pues si se renuncia por angustia de castracion, ;por qué razoén
renuncia, entonces, la mujer? Eso sigue siendo un problema conceptual importante, al
que se afade algo que viene desmentido por los hechos y es el planteamiento, al que
Freud se ve inevitablemente abocado en esta segunda teorizacion de la renuncia edipica,
de un supery? inferior o menor en la mujer respecto del hombre.

Un problema que nos conduce a abordar ya directamente lo que Freud formula con la
siguiente interrogacion: «;,Coémo se consume el correspondiente desarrollo en la nifia
pequeia?» (p.185 al final del segundo parrafo). Una interrogacion que lleva a cabo tras
afirmar de nuevo su tesis candnica «de que el complejo de Edipo se va al fundamento a
raiz de la amenaza de castracién» y tras cuestionar de algin modo esa afirmacion
cuando dice: «con ello no queda resuelto el problema; resta espacio para una
especulacion tedrica que puede desechar el resultado obtenido o ponerlo bajo una nueva
luz» (p.185 al centro del segundo parrafo). Cuestionamiento un tanto extrafio que, sin

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 14
www.revistaalter.com



embargo, va a perder su extrafieza con la aclaraciéon que recibe en el dltimo parrafo del
texto, al matizar lo siguiente: «Desde la publicacién del interesante estudio de Otto
Rank acerca del “trauma del nacimiento” [1924], por otra parte, ya no se puede admitir
sin ulterior examen el resultado de esta pequefia indagacion, a saber, que el complejo de
Edipo del varoncito se va al fundamento a raiz de la angustia de castracién» (p.187).

Pues bien, veamos cdmo Freud aborda aqui el llamado por €l desarrollo sexual de la
nifia. Como de costumbre comienza (y también terminard su descripcién) echando mano
de su muletilla de siempre: «Nuestro material se vuelve aqui mucho mas oscuro y
lagunoso» (p.185 al inicio del tercer parrafo). Afirmacién que, después de nuestra™
investigacion del texto Pegan a un nifio, sabemos que no tiene mucho fundamento. A
continuacion habla de una similitud entre la nifia y el varén: «También el sexo femenino
desarrolla un complejo de Edipo, un superyé y un periodo de latencia». Es mds, también
va a atribuir a la nifia “una organizacion falica y un complejo de castracién”, aunque no
sabemos muy bien cémo eso opera en la nifla. Pero al momento esa similitud con el
vardén se va a romper y la desigualdad («las cosas no pueden suceder de igual manera»)
aparece por el camino conocido, que en este caso recibe un acuflamiento especial al
echar mano de una célebre frase-sentencia de Napoledn, la de «la anatomia es el
destino», segun la cual lo biolégico impone el destino humano, o sea, la direccién de lo
psiquico.

A propésito de esta famosa sentencia de Napoledn, J.Laplanche ha puesto de relieve™
que la traduccién preferible del texto freudiano es la de «El destino es la anatomia»,
dado que el idioma alemdn asi lo permite y porque resulta mds chocante. Y, segin
J.Laplanche, ese destino en Freud es que hay dos sexos separados por la diferencia de
sexos. Con lo cual Freud se ha dejado llevar por la confusién entre anatomia y biologia,
lo que corresponde también a otros momentos de su obra en los que habla de la roca de
lo bioldgico, haciendo de ese destino algo de orden bioldgico, da tal manera que
muchos autores piensan que esta célebre frase refleja la afirmacioén del biologismo de
Freud.

Ahora bien —continda J.Laplanche-, la anatomia no es la biologia y menos aun fisiologia
y determinismo hormonal. Dentro de la misma anatomia hay varios niveles, como son la
anatomia cientifica, que puede ser puramente descriptiva o bien estructural a través del
describir la funcién por medio de la anatomia del aparato genital; y la anatomia popular.
Precisamente la anatomia que es un destino es la anatomia popular, que es por
excelencia una anatomia perceptiva y por tanto puramente ilusoria. De hecho, para el
ser humano a partir de su erguirse (es decir, de no andar a cuatro patas) hay una doble
pérdida perceptiva, la pérdida de la percepcion olfativa y la pérdida de la vision de los
organos genitales de la mujer. Lo que comporta -como apuntaba Freud- que para el ser
humano la percepcién de los érganos genitales ya no es mds la percepcion de dos
organos genitales, sino de uno solo. Con lo cual la diferencia de sexos deviene o se ha
convertido en diferencia perceptible de sexo, que funciona como signo o como
significante que ya no tiene nada que ver con la diferencia bioldgica y fisiolégica
macho/hembra. Y, en ese sentido, la contingencia del erguirse ha sido elevada al rango
de un significante universal de la presencia-ausencia. Una l6gica, la de la presencia y la
ausencia, la del cero y del uno, que es la base o lo que constituye la légica félica.

Y es precisamente esa ldgica félica la que conduce a Freud a llevar a cabo una
confusién entre el pene como 6rgano libidinal y la representacién de ese 6rgano, pues el

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 15
www.revistaalter.com



clitoris -al que Freud alude aqui tras evocar la frase de Napoledn («El clitoris de la
niflita se comporta al comienzo en un todo como un pene, pero ella... percibe que es
“demasiado corto”», p.185 al final)-, por mds que sea un 6rgano que da mucho placer a
la mujer, sin embargo no es un érgano valorizado por la mujer. Lo cual muestra que, a
la valoracién de un 6rgano por el placer que proporciona, se le tiene que sumar la
valoracién cultural para que ese 6rgano cumpla una funcién, que ya no sélo es
placentera sino narcisistica. De hecho, toda la masturbacién infantil femenina es
clitoridiana y sin embargo la mujer no tiene miedo de que le corten el clitoris por
masturbarse. Sin duda que la masturbacién femenina también ha sido coartada, pero
nunca nadie le ha dicho a una nifia te voy o te van a cortar el clitoris. En lugar de una
amenaza lo que hay y ha habido es una significacion que tiene que ver con la suciedad o
con la moral, pero no del lado de la pérdida del 6rgano.

Pero volviendo a la cuestion de la desigualdad entre el varén y la nifia que recogiamos
del texto de Freud antes de toda esta precision respecto de la célebre frase de Napoleon,
hay que sefialar que esa desigualdad en el texto freudiano no se sostiene mucho, porque
al momento va a asomar y establecerse lo que es el supuesto y la determinacién por
parte de Freud de contar con un solo sexo de partida, el masculino, pues el clitoris va a
ser considerado como una zona erégena masculina de base, ya que a cada instante se
establece una relacion y una comparacién con el pene («El clitoris de la nifiita se
comporta al comienzo en un todo como un pene, pero ella... percibe que es demasiado
corto... Durante un tiempo se consuela con la expectativa de que después, cuando
crezca, ella tendrd un apéndice tan grande como el de un muchacho... lo explica
mediante el supuesto de que una vez posey6 un miembro igualmente grande, y después
lo perdid por castracidn. No parece extender esta inferencia de si misma a otras mujeres,
adultas, sino que atribuye a estas... un genital grande y completo, vale decir,
masculino» (p.185-186), de acuerdo con la teoria sexual que el infante varén se monta
defensivamente y de la que Freud hace participar también a la nifia: «la nifiita acepta la
castraciéon como un hecho consumado» (p.186 casi al final del primer pérrafo). Algo
que para nada nos confirma la clinica y que s6lo es concebible desde la aceptacion en la
mujer del prejuicio ideolégico machista, hoy insostenible, dada la fuerte destitucion
patriarcal presente en nuestras sociedades occidentales. En este sentido, el cambio de no
tener o de tener algo pequeiiito a tener algo diferente ha venido dado ciertamente por el
discurso de la sociedad, que ha permitido que las nifias resignifiquen de un modo
distinto el ser mujer y, asi, cambiar los modos de organizacion en la constitucién de la
representacion en la mujer.

Por otra parte y por lo que respecta a la idea freudiana de que el goce clitoridiano se
veria relevado por el goce vaginal —lo que tiene que ver con la férmula candnica que
plantea la constitucion de la feminidad a través de un cambio de zona-, hay que decir,
por un lado, que se inscribe en la corriente dominante en la obra freudiana, segin la cual
la sexualidad estd encaminada hacia la genitalidad reproductiva con el consiguiente
abandono o integraciéon de los componentes llamados pregenitales o, mejor,
paragenitales; y, por otro lado, me parece bien importante sefialar que «estamos ante un
soporte anatomico del goce femenino que constituye un elemento pregnante del mismo,
y cuya ausencia liquida toda posibilidad de placer genital en la mujer, como lo indican
las ablaciones del clitoris practicadas en la circuncision musulmana. Su permanencia a
lo largo de la vida como lugar de excitabilidad demuestra que no estamos ante un pasaje
de la masculinidad a la feminidad que supondria su abandono, sino de un complemento
importante de la sexualidad femenina que jamd4s es reemplazado»™.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 16
www.revistaalter.com



Con respecto, finalmente, al pasaje de desear tener un pene a desear un hijo del padre,
pasaje que Freud aqui nos presenta bajo estas afirmaciones: «La renuncia al pene no se
soportard sin un intento de resarcimiento. La muchacha se desliza... del pene al hijo; su
complejo de Edipo culmina en el deseo, alimentado por mucho tiempo, de recibir como
regalo un hijo del padre... Ambos deseos, el de poseer un pene y el de recibir un hijo,
permanecen en lo inconciente, donde se conservan con fuerte investidura y contribuyen
a preparar al ser femenino para su posterior papel sexual» (p.186, segundo parrafo); y
pasaje que remite de nuevo a la férmula canénica que plantea la constitucion de la
feminidad a través de un cambio de objeto, conviene precisar que, si bien es indudable
que la mujer pasa de la dominancia del amor a la madre al deseo por el padre, sin
embargo la idea de Freud (de que la mujer obtiene el pene a través de tener el hijo y del
deseo del padre) falla en su base, porque no es que la mujer quiere un hijo porque quiere
tener un pene, sino que lo quiere o desea porque estd castrada ontoldégicamente, ya que
es imposible desear tener un hijo si una mujer no siente que le falta algo.

En ese sentido, hay que salir de la idea de que el deseo de hombre y el deseo de hijo
tienen que estar unidos, puesto que el deseo de la mujer por el hijo es independiente del
deseo por el hombre, tal y como aparece claramente en los divorcios en donde vemos
como se sostienen con independencia el amor por el hijo del amor por el padre o como
el amor entre un hombre y una mujer puede terminar sin que termine el amor por los
hijos. Del mismo modo que tampoco hay que confundir deseo de maternidad con
heterosexualidad, ya que hay muchas mujeres casadas que no quieren tener hijos,
mientras que hay muchas mujeres que, siendo lesbianas, quieren tener hijos. Y es que el
deseo de hijo por parte del adulto no es solamente un deseo de darle un hijo a otro o de
tener un hijo de otro, sino de prolongarse en alguien en términos de trascendencia y
también para no morir de amor propio.

Y ya —para concluir definitivamente con este texto- podemos tomar en consideracion la
doble y de algiin modo contrapuesta afirmacién de Freud en el penultimo pérrafo de este
trabajo cuando dice: «No tengo ninguna duda en que los vinculos causales y temporales
aqui descritos entre complejo de Edipo, amedrentamiento sexual (amenaza de
castracion), formacion del supery6 e introduccion del periodo de latencia son de
naturaleza tipica» y afiade seguidamente: «pero no tengo el propdsito de aseverar que
este tipo es el inico posible» (p.87 al inicio del primer parrafo).

A ese propésito se puede subrayar lo sefialado con gran precisién por S.Bleichmar® en
el sentido de que, si bien para el varén el periodo de latencia cobra una gran importancia
dado el enorme esfuerzo que conlleva el ejercicio de represion de la pasividad, sin
embargo para la nifia la latencia es relativa, ya que, aunque estas categorias sean
discutibles, el varén deberd pasar de pasivo a activo, mientras que en la nifia activo y
pasivo se alternan. Lo cual tiene como consecuencia el que «la homosexualidad cobre
en la mujer un cardcter diverso al del hombre, pues puede pasar por periodos de
homosexualidad elegida tanto amorosa como sexualmente, seguidos por un ingreso en
la heterosexualidad o viceversa, sin el nivel de conflicto que se encuentra en el hombre.
Mas atin, la confesion de episodios transitorios de homosexualidad no cobra en la mujer
un caricter tan dramdtico como en el hombre... En la mujer el padecimiento traumético
de mayor calibre pareceria estar constituido por la violacién, es decir, por la intromision
contra su voluntad de algo en su cuerpo, y no por el cardcter masculino o femenino de
su portador»”’.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 17
www.revistaalter.com



En definitiva, merece la pena tener muy en cuenta que, si bien «la diferencia de sexos
constituye indudablemente un enigma mayor en la constitucién subjetiva, seria banal
reducir los enigmas de la vida y de la muerte, del sexo y del goce, al tinico pivote que
esa diferencia de sexos articula. Después de todo, tanto para el hombre como para la
mujer, el enigma mayor lo constituye el cuerpo del otro, en su dimension de opacidad
inquietante, en su angustiante ajenidad»’®.

Precisamente en el reconocimiento de la alteridad o en el tener que hacerse cargo de esa
ajenidad, de la que el inconsciente singular es su maxima expresion, no sélo tenemos el
fundamento de la ética, sino también el auténtico y el mds loable objetivo de la labor
psicoanalitica, ya que ahi estd siempre la clave del devenir psiquico, tanto estructurante
como desestructurante o patolégico.

Notas
* Seminario impartido en Madrid y en San Sebastian durante los aiios 2009 y 2010.
! Castracion. Simbolizaciones. Problematicas II, Amorrortu, Buenos Aires, 1988, p.75.

? Quiza resulte pertinente sefialar que J.Laplanche no establece aqui diferencia alguna entre la
ley de la castracién y la amenaza de castracidén, cuando sin embargo es importante
diferenciarlas, porque si bien la ley de la castracion —que remite mds especificamente a la
castracion ontoldgica constitutiva del psiquismo- atafie por igual a los dos sexos; la amenaza de
la castracién no interviene como tal en el caso de la mujer, sino sélo en el caso del varén, dado
que el 6rgano libidinal no solamente es placentero (como sucede con el clitoris en la mujer),
sino que ademads (y esa es la clave para la amenaza) estd investido narcisisticamente.

3 Ibid., p.76.
“Ibid., p.76.

> Asf lo confirma el propio Freud en su texto de 1925 Algunas consecuencias psiquicas de la
diferencia anatomicas entre los sexos cuando afirma: «el complejo no es simplemente
reprimido, zozobra formalmente bajo el choque de la amenaza de castracién», mds atin -precisa
poco después-: «En el caso normal —mejor dicho: en el caso ideal-, ya no subsiste tampoco en lo
inconsciente ningtin complejo de Edipo» (O.C., Amorrortu, v.XIX, p.275). Lo cual —por otra
parte- plantea un grave problema, ya que, si es asi, ;como se puede tener o sentir entonces deseo
erdtico hacia la persona que se ama, cdmo se puede libidinizar al objeto amoroso?

® A entender no en el sentido de que haya un sujeto en el inconsciente, que es como algunos han
entendido la frase de J.Lacan, sino en el sentido de escindir el inconsciente y la subjetividad,
escision que conlleva que la realidad del deseo inconsciente no es subordinable a la
subjetividad, o sea a lo que el sujeto quiera o no quiera. Y frente al deseo el sujeto puede
desconocerlo, reprimirlo, armar toda su vida como si eso nunca hubiera existido, pero lo que no
puede hacer es destruirlo, ya que la realidad del deseo o la llamada “realidad psiquica™ -tal y
como es entendida en la metapsicologia psicoanalitica- es de carécter indestructible.

" Le concept d’inconscient selon Jean Laplanche, Revue Psychiatrie Frangaise, Vol.XXXVII
3/06, Novembre 2006, p.20-23.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 18
www.revistaalter.com



¥ Clinica psicoanalitica y neogénesis, Amorrortu, Buenos, Aires, 2000, p.71.
’ Castracién. Simbolizaciones. Problematicas II, op cit., p.76, tltimo parrafo.

' Como puede verse, en la teorizacién de Freud y en su teorfa de la sexualidad infantil siempre
estd otro bebé, un hermanito, al que atiende o mira la madre y nunca se tiene en cuenta que la
madre se acuesta con el padre. Es decir, en Freud lo que el sujeto infantil siente como exclusién
es la fantasia de engendramiento de hermanos y no el intercambio amoroso-sexual entre los
padres. Con lo cual, ademads, los hijos que no tuvieron hermanos nunca serian sustituidos.

"' Ibid., p.76-77.
 Ibid., p.77.

" El que no esté operando la represién originaria o el que no esté bien establecida remite
siempre a la intervencion del otro adulto que cuida al sujeto infantil, es decir, hay que
relacionarlo con una ausencia de renuncia —por parte del otro adulto que proporciona los
cuidados de la supervivencia- a lo pulsional desligado o, mds concretamente, con su ausencia de
rehusamiento al goce autoerdtico del nifio, ausencia que le impide llevar a cabo los cuidados de
la crianza con el necesario respeto amoroso, que siempre conlleva tanto un reconocimiento de la
propia incompletud ontoldgica, como un reconocimiento de la alteridad, que es la base de toda
ética.

'* La angustia. Problematicas I., Amorrortu, Buenos Aires, 1988, p.321.
' Castracién. Simbolizaciones. Problematicas II., op cit., p.77.
'S Ibid., p.77-78.

'7 Al expresarse asi Freud (“Pudo situarse de manera masculina en lugar del padre™), sin precisar
ese posicionamiento, estd dando a entender que —a su juicio- se trata de algo mds o menos
consubstancial a la identidad de género o al hecho de poseer el atributo real bioldgico, existente
en el cuerpo del nifio varén. Pero —como sefiala S.Bleichmar en Paradojas de la sexualidad
masculina, Paidos, Buenos Aires, 2006, p.29-31- eso no es suficiente para constituir la
masculinidad genital y la potencia félica en general. Para ello es necesario que el pene sea
investido de potencia genital, la cual se recibe de otro hombre, instaurdndose asi la angustia
homosexual dominante en el hombre. Y a todo eso hay que sumarle la significacién que el pene
del hijo cobra o tiene para la madre.

% op.cit., p.253-254.

' Esos dos lados o momentos (el de lo que “no se debe hacer”, que remite a la conciencia
moral, y el de “deber llegar a ser”, que remite al ideal del yo) tienen que converger o conectarse
para el establecimiento del supery. Del mismo modo que para constituirse el yo, como
instancia intrapsiquica, se requiere la conexidn entre represidn originaria y narcisismo, que
equivale a constituirse como objeto de amor del otro. Ahora bien, como esas convergencias o
articulaciones no vienen preformadas ni nunca se producen de manera automdtica y necesaria,
entonces la topica psiquica estd siempre en cierto riesgo, tanto de no constituirse estrictamente
como de venirse abajo.

? Paradojas de la sexualidad masculina, op cit., p.251. (El subrayado es afiadido).

2! La cubeta. Trascendencia de la transferencia. Problematicas V, Amorrortu, Buenos Aires,
1990, p.139.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 19
www.revistaalter.com



2 Por cierto que ese reconocer que no se tiene todo se asume en el pasaje del yo ideal al ideal
del yo, al aspirar a ser lo que no se es, lo que no se tiene. Ideal del yo que es la otra vertiente
fundante del superyd, en cuya constitucién el amor o lo objetal (en cuanto amor de objeto y no
en cuanto objeto de la pulsién) ocupa un lugar central, porque es imposible que algo se inscriba
en el psiquismo sélo por temor 0, lo que es lo mismo, es realmente imposible que se constituyan
las premisas de la ética infantil y las que dan origen al superyd, sino es sobre la base del amor.

» Ejemplo descrito por Freud en su Proyecto de Psicologia de 1895, parte 1I [4], O.C.,
Amorrortu, v.I, p.400-403.

* Problématiques VI. L’apreés-coup, QUADRIGE/PUF, Paris, 2006, p.168.
» Paradojas de la sexualidad masculina, op cit., p.23.

% Problématiques VI. L’apres-coup, op cit., p.168.

7 Ibid., p.171.

* Lo que corresponde a la pretensién del adulto de darle todo al nifio maravilloso, en lugar de
rehusarse el poder dar todo y de reconocer que no se es todo para el otro, que es lo que facilita
la salida del yo ideal. Y es que el adulto puede no ejercer la frustracion en el sentido del
rehusamiento al goce del nifio, porque narcisisticamente no tolera quedar colocado en el lugar
del que frustra o no permite. Y, en ese sentido, el pasaje del yo ideal al ideal del yo no va a
poder ser llevado a cabo por muchos sujetos, al no haber contado con esa ayuda necesaria por
parte del otro adulto. Bajo esas circunstancias, es decir, al no disponer de ese pasaje
intrapsiquico, se verdn obligados a oscilar siempre entre una cierta megalomania o fuerte
idealizacion de su persona y un gran desdnimo depresivo.

¥ Lo que para nada conlleva el que tengan que ser confundidos, por mds que se trate de una
confusion presente en la obra de Freud y que se ha mantenido de forma errénea y persistente en
el discurrir psicoanalitico, originando graves consecuencias, tanto para el reconocimiento y la
discriminacién de los distintos tiempos en la estructuracion de la tépica psiquica, como para el
trabajo diferenciado, atento y cuidadoso en el quehacer de la préctica clinica.

% Si es la autoridad, parece evidente que no es el padre como tal, sino el supery6 de los
progenitores. Lo cual plantea algo que ha sido de alguna manera elidido en el psicoandlisis y es
que, cuando Freud habla de “ambos progenitores”, estd hablando del superyd parental
introyectado, que se manifiesta a través de las acciones que los padres ejercen o de los modelos
que trasmiten, en donde asoma por ejemplo el problema de dar consejos o el de prohibir y/o
permitir, en donde si el adulto no se siente identificado con la norma o la norma le llega de
afuera y no estd reconocida internamente, entonces o se pauta o se impone a la fuerza. Lo que se
conecta con el tema de la severidad del superyé: «La autoridad del padre, o de ambos
progenitores, introyectada en el yo, forma ahi el nicleo del superyé que toma prestada del padre
su severidad...» (p.184) ;A qué se refiere Freud con severidad? Tenemos que mientras —por un
lado- escribe el historial del caso Schreber y da cuenta de los efectos del padre de Schreber y de
la pedagogia negra implantada en Alemania y Austria, -por otro lado- habla de la severidad del
padre y no de la firmeza del padre en la aplicacién de la ley, la cual no es lo mismo que la
severidad, es mds, la severidad suele ser la forma con la que aparece el fallo o la ausencia de la
primera. La severidad linda con la crueldad y, en ese sentido, se puede decir que de algiin modo
en Freud estdn confundidas la ley y la autoridad, es decir, el hombre Freud estd ahi oscilando
entre las formas de la produccion de subjetividad de su época y el intento de establecer una
teoria mds universal, porque si prestamos atencién a sus historiales clinicos en todos ellos los
padres fallan, algo que ha dado pie al lacanismo a plantear que el problema es la falla del padre,
cuando lo que esté fallando es su superyé y no el padre como tal.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 20
www.revistaalter.com



*! Conviene prestar atencién a esta expresion freudiana, porque “perpetuar” comporta el alargar
o el dar una duracién continuada a algo que ya estd en juego o que estd operando. Lo que
permite conectarse con una de las ideas mds defendidas por S.Bleichmar, la de que la ética
precede a la instauracién del superyd, en la medida en que la ética no es meramente algo
residual o un efecto de la renuncia edipica, puesto que estd ya en relacién con las renuncias al
Ilamado “goce primario” y a lo autoerdtico.

> Castracién. Simbolizaciones. Problematicas II., op cit., p.78-81.

3 Puede consultarse a ese respecto, en esta misma Revista virtual, el seminario dedicado a ese
texto freudiano.

3 En su articulo de 2003 «Le genre, le sexe, le sexual», recogido en su libro Sexual. La
sexualité élargie au sens freudien, QUADRIGE/PUF, Paris, 2007, p.153-193.

* Paradojas de la sexualidad masculina, op cit., p.46-47.
% Ibid., p.240-242.
7 Ibid., p.241.

* Tbid., p.243.

ALTER REVISTA DE PSICOANALISIS Seminarios 21
www.revistaalter.com



