
ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº9 
www.revistaalter.com 

1 

 
 
 

 
ALTER Nº9 
TRAUMA PSÍQUICO 

 Una entrevista con Jean Laplanche∗  

 Cathy Caruth  
 
 
 
 
Jean Laplanche es reconocido desde hace tiempo como un pensador y psicoanalista 
francés original. Sus pioneros trabajos  sobre la obra temprana de Freud revelaron por 
primera vez la estructura temporal del trauma en Freud y su importancia para la noción 
freudiana de sexualidad. En trabajos más recientes, a partir de esta comprensión de lo 
que llama la «teoría de la seducción restringida» de Freud, Laplanche ha elaborado una 
«teoría de la seducción generalizada», que estudia los orígenes de la psique humana a 
partir de la «implantación del mensaje del otro». Esta entrevista fue realizada en su 
apartamento en París, el 23 de Octubre de 1994. 

 
 

I. Trauma y tiempo 
 
 
C.C: La teoría de la seducción planteada por Freud en sus primeros trabajos- que sitúa 
el origen de la neurosis adulta en una seducción infantil- hoy generalmente se entiende 
como representando un vínculo directo entre la vida psíquica y los acontecimientos 
externos1. En los debates contemporáneos, cuando se hace referencia a ese periodo del 
trabajo de freudiano, se tiende a considerar como un tiempo en el que Freud aún toma 
en cuenta la realidad y los efectos de la violencia externa en la psique humana. Por otro 
lado, según su propia comprensión de la teoría de la seducción, esta teoría no otorga a la 
realidad externa una situación simple por relación al aparato psíquico. De hecho, su 
lectura de la teoría de la seducción traumática a partir del factor temporal  más bien 
sugiere una dislocación de cualquier «evento» traumático singular. Basándose en su 

                                                
*	
  «An	
  interview	
  with	
  Jean	
  Laplanche»,	
  incluida	
  en	
  Listening	
  to	
  trauma,	
  Johns	
  Hopkins	
  University	
  
Press,	
  2014.	
  Traducción:	
  Deborah	
  Golergant	
  
1	
  Cf.	
   J.	
   Laplanche,	
  «La	
   interpretación	
  entre	
  determinismo	
  y	
  hermenéutica.	
  Un	
  nuevo	
  planteo	
  de	
   la	
  
cuestión»,	
  en	
  La	
  prioridad	
  del	
  otro	
  en	
  psicoanálisis,	
  Amorrortu,	
  1996. 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº9 
www.revistaalter.com 

2 

lectura de la teoría de la seducción, usted dice específicamente que son siempre al 
menos dos escenas las que constituyen un «evento» traumático2, y que el trauma nunca 
es localizable en alguna de esas dos escenas por sí sola sino en «el juego de “falacia” 
que produce una especie de efecto de vaivén entre los dos eventos» 3 . ¿Podría 
explicarnos a qué se refiere cuando dice que, en Freud, el trauma nunca está contenido 
en un momento singular, o que el «evento» traumático se define mediante una estructura 
temporal? 
 
J.L: Esta pregunta acerca de la teoría de la seducción es importante porque la teoría de 
la seducción ha sido completamente olvidada. Cuando la gente habla de seducción, no 
habla de la teoría de la seducción. Yo diría que incluso Freud,  cuando abandonó la así 
llamada teoría de la seducción, olvidó su teoría. Simplemente desechó el hecho causal 
de la seducción. Cuando, por ejemplo, [Jeffrey] Masson vuelve a la así llamada teoría 
de la seducción, regresa a la factualidad de la seducción pero no a la teoría, la cual 
ignora por completo. Decir que la seducción es importante en la infancia no es una 
teoría, es sólo una afirmación. Y decir que Freud pasó por alto la realidad de la 
seducción o que volvió a considerar esa realidad, o que Masson regresa a esa realidad, 
no es una teoría. 
 
Ahora bien, la teoría de la seducción es muy importante porque está altamente 
desarrollada en Freud. El primer paso que dimos con J.B. Pontalis hace ya mucho 
tiempo, en el Diccionario de psicoanálisis, fue desenterrar esta teoría, que incluye 
aspectos muy complicados: aspectos temporales, económicos y también tópicos. 
 
En cuanto a la cuestión de la realidad externa e interna, la teoría de la seducción es más 
complicada que la simple oposición entre la causalidad externa y la interna. Cuando 
Freud dijo «ahora abandono la idea de causalidad externa en provecho de la fantasía», 
estaba pasando por alto ese aspecto de su teoría verdaderamente dialéctico entre lo 
externo y lo interno, es decir, olvidaba el juego complejo que se da entre lo externo y lo 
interno. 
 
Su teoría explica que el trauma, en tanto trauma psíquico, nunca viene simplemente del 
exterior. Quiere decir que, incluso en un primer momento, debe ser internalizado y 
luego revivido, reexperimentado après-coup para convertirse en un trauma interno. Ése 
es el significado de su teoría del trauma en dos tiempos: el trauma, para constituirse 
como trauma psíquico, no ocurre en un sólo momento. Primero hay una implantación de 
algo que viene de fuera. Luego esa experiencia, o su recuerdo, debe ser reinvestida en 
un segundo momento y entonces se vuelve traumática. Lo traumático no es el primer 
acto;  es la reactivación interna de su recuerdo lo que se vuelve traumático. Ésa es la 
teoría de Freud. Se la puede encontrar cuidadosamente elaborada en el «Proyecto de 
psicología científica», en el famoso caso de Emma. 

                                                
2	
  J.	
  Laplanche	
  (1980)	
  Problemáticas	
  III.	
  La	
  sublimación,	
  Buenos	
  Aires,	
  Amorrortu,	
  1987.	
  
3	
  J.	
  Laplanche	
  (1970),	
  Vida	
  y	
  muerte	
  en	
  psicoanálisis,	
  Buenos	
  Aires,	
  Amorrortu,	
  1973.	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº9 
www.revistaalter.com 

3 

 
Ahora bien, mi trabajo ha sido mostrar por qué a Freud se le escaparon algunos aspectos 
muy importantes de esta teoría. Pero antes de hablar sobre ello debemos revisar la 
teoría, debemos conocerla. Y pienso que la ignorancia relativa a la teoría de la 
seducción hace que la gente regrese a algo pre-analítico. Al discutir la teoría de la 
seducción le hacemos justicia a Freud, tal vez más de lo que él lo hizo consigo mismo. 
Él olvidó la importancia de su teoría y su verdadera significación, que no era sólo la 
importancia de los acontecimientos externos. 

 
C.C: De modo que  usted afirma que, al comienzo, el propio Freud no entendía la 
seducción como puramente externa, o el trauma como puramente externo, sino como 
relación entre una causa externa y algo así como una causa interna. ¿Está sugiriendo 
entonces que, cuando dijo que abandonaba la teoría, él mismo olvidó esa compleja 
relación?  Es decir que cuando le contó a Fliess que se apartaba de la idea de una 
seducción por el adulto en provecho de aquélla de las fantasías infantiles, ¿él mismo 
malinterpretaba su propia teoría de la seducción, como si se  tratara únicamente de la 
causalidad externa4 ?  

 
J. L: Sí, algo así. Creo que cuando abandonó la teoría, en verdad olvidó su auténtica 
complejidad. 

 
C.C: Hace un momento usted explicaba esa complejidad en términos de la relación entre 
el primer y el segundo momento del trauma: usted afirma que, para ser psíquico, el 
recuerdo de la implantación originaria debe ser reactivado. En sus libros describe esa 
relación entre el momento originario y su reactivación en términos de Nachträglichkeit. 
Este término, usado por Freud, es a menudo traducido al inglés por «belatedness» y se 
entiende como aludiendo al efecto retardado del evento traumático. Pero usted distingue 
cuidadosamente entre varias interpretaciones y varias traducciones para la palabra. 
¿Podría explicar los diferentes sentidos de Nachtraglichkeit  y su propia comprensión 
alternativa del uso de este término en Freud? 

 
J.L: En francés traducimos Nachtraglichkeit por après-coup y yo he propuesto que en 
inglés sea traducido por «afterwardness», lo que ahora comienza a ganar aceptación. 
Después de todo, la lengua inglesa permite usar ese tipo de palabras con «ness». Leo 
algo sobre «white-hat-edness», así que ¿por qué no afterwardness? Ahora bien, no se 
trata solo de encontrar la palabra, porque en las traducciones de Freud no se conservó el 
pleno sentido de Nachtraglichkeit . Ni siquiera en la traducción de Masson de las cartas 
a Fliess se conserva la plena complejidad del término5. Esto es muy importante porque 
pueden distinguirse dos direcciones para el après-coup, y él  traduce esas dos 
direcciones con términos diferentes. La frase «deferred action» describe una dirección y 

                                                
4	
  S.	
  Freud,	
  Carta	
  a	
  Fliess	
  del	
  21-­‐9-­‐1897,	
  O.C.	
  v.	
  I,	
  Buenos	
  Aires,	
  Amorrortu.	
  
5	
  The	
  Complete	
   Letters	
  of	
   Sigmund	
  Freud	
  to	
   Wilhelm	
  Fliess,	
   1887-­‐1904.	
   Editor:	
   Jeffrey	
   Moussaieff	
  
Masson,	
  Belknap	
  Press,	
  1985.	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº9 
www.revistaalter.com 

4 

la frase «after the event» describe la otra dirección6. De modo que, incluso en la 
traducción de Masson, la teoría de la seducción está escindida. 

 
C.C: El escinde, entonces, lo que usted ha llamado la interpretación determinista, donde 
el primer evento determina el segundo, y la interpretación hermenéutica, donde a partir 
del segundo evento se proyecta retroactivamente lo que ocurrió en un tiempo anterior. 

 
J.L: Exactamente, sí.  Ahora bien, esto no es sencillo. Porque incluso «après-coup» en 
francés y «afterwards» en inglés tienen esos dos sentidos. Por ejemplo,  puedo decir: «el 
terrorista colocó una bomba en el edificio y explotó après-coup». Ésa es la dirección en 
«defered action» [acción diferida]. Y también puedo decir: «el puente se cayó y el 
arquitecto comprendió après-coup que no lo había construido bien». Ésa es la 
comprensión «after-the-event» [retroactiva], el arquitecto lo comprendió après-coup. 
Esos son los dos sentidos. 
 
Pero hay que entender cómo Freud integra esos dos sentidos en uno. Yo creo que ni 
siquiera Freud llegó a reconocer plenamente la existencia de estas dos direcciones, o el 
hecho de haber incluido a ambas en una misma teoría. Permítame citar un pasaje al que 
me he referido anteriormente. Es un pasaje de La interpretación de los sueños, lo que es 
muy interesante porque hace ya  tiempo que Freud ha abandonado la teoría de la 
seducción e incluso la idea de après-coup. Pero el après-coup regresa más tarde. Ésta es 
la divertida anécdota: 

 
«En el pecho de la mujer coinciden amor y hambre. Un joven –cuenta la historia- que se 
había vuelto gran admirador de la belleza femenina, exclamó cierta vez, al recaer la 
conversación en la bella nodriza que lo alimentaba de pequeño: “lástima no haber 
aprovechado entonces mejor esa buena ocasión”. Suelo servirme de esta anécdota para 
ilustrar el factor del après-coup en el mecanismo de las psiconeurosis»7.  

 
Es muy interesante porque aquí tenemos las dos direcciones. Por un lado, se puede decir 
que la sexualidad ya estaba presente en el bebé y que, après-coup, este hombre -que en 
otro tiempo fue un bebé- se excita nuevamente cundo se ve a sí mismo como un bebé. 
Ésa es la dirección del determinismo: la sexualidad está ya presente en el bebé y, après-
coup, como una acción diferida, es reactivada en el adulto. O, por otro lado, se puede 
decir que es sólo una cuestión de reinterpretación por el adulto: no hay sexualidad en el 
bebé, él sólo toma la leche, pero el hombre adulto, en tanto ser sexual, sexualiza el 
espectáculo. 
 
Así que para Freud había dos formas de explicar el après-coup, pero no creo que haya 
notado que es necesaria alguna síntesis de esas dos direcciones. Ahora bien, la única 
síntesis posible resulta de tomar en cuenta lo que él no toma en cuenta, es decir, a la 

                                                
6	
  En	
  español	
  ocurre	
  lo	
  mismo,	
  con	
  los	
  términos:	
  «Retroactividad»	
  y	
  «Acción	
  diferida».	
  N.	
  de	
  T.	
  
7	
  S.	
  Freud,	
  O.C.	
  v.IV	
  y	
  V,	
  Amorrortu.	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº9 
www.revistaalter.com 

5 

nodriza. Si no se toma en cuenta  a la nodriza y aquello que aporta al dar el pecho al 
niño –si no se considera a la persona externa, es decir el extraño y la extrañeza del otro- 
es imposible llegar a comprender las dos direcciones implícitas en el après-coup. 

 
C.C: Entonces para comprender el verdadero aspecto temporal de Nachtraglichkeit, o 
après-coup, debe tomarse en cuenta lo que no es conocido, tanto en el origen como en el 
tiempo posterior. Lo  radicalmente no conocido. 

 
J.L: Sí. 
 
C.C: Mientras que los otros dos modelos del après-coup implican o bien conocer 
después o bien, tal vez implícitamente, biológicamente, conocer  antes. 
 
J.L: Sí. 

 
C.C: En cierto modo podría decirse que  hay demasiado conocimiento en los dos 
primeros modelos, pero en lo que usted describe hay algo que permanece no 
interpretado o inasimilado. 

 
J.L:  Bueno, lo que intento decir es que si uno trata de entender el après-coup sólo desde 
el punto de vista de este hombre, que fue primero un bebé y ahora es un adulto, uno no 
puede entender el après-coup. Es decir, si no partimos del otro, y de la categoría del 
mensaje, no podemos entender el après-coup. Quedamos frente a un dilema imposible 
de resolver: o  el pasado determina el futuro, o  el futuro reinterpreta el pasado. 

 
C.C: Usted también se ha referido a esta posición del otro en el trauma en términos de 
un modelo que es más espacial que temporal. Usted observa que la palabra «trauma», en 
los tres usos que encontramos en Freud (el de trauma físico, el de trauma psíquico y el 
que corresponde al concepto de neurosis traumática) se centra en la noción de perforar o 
penetrar, la noción de «efracción» o herida8. Esta noción de herida parece implicar un 
modelo espacial, donde la realidad del trauma se origina «fuera» de un organismo al que 
se le impone violentamente. Usted ha sugerido que los modelos espacial y temporal son 
complementarios9 y me pregunto qué es lo que el modelo espacial puede aportar a 
nuestra comprensión del rol del otro en el trauma. 

 
J.L: Puesto que he enfatizado un modelo temporal del trauma, uno podría preguntarse 
cuál es la necesidad de volver a uno espacial, a lo que llamamos la estructura del 
aparato psíquico. Ahora bien, el modelo espacial es ante todo  un modelo biológico. Es 
decir, el organismo tiene una envoltura y algo ocurre en el interior, que es homeostático, 
y hay algo en el exterior. No necesitamos el psicoanálisis para entender eso. Los 
biólogos lo entienden. Pero cuando yo hablo de «exterior» no estoy hablando de un 
                                                
8	
  J.	
  Laplanche	
  y	
  J.B	
  Pontalis,	
  «Traumatismo»,	
  en	
  Diccionario	
  de	
  Psicoanálisis,	
  Barcelona,	
  Labor,	
  1983,	
  
p.	
  447.	
  
9	
  Ibid.,	
  p.450. 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº9 
www.revistaalter.com 

6 

exterior por relación a esa envoltura, sino de algo mucho más «exterior» que eso; se 
trata de una alteridad o una ajenidad que, en el ser humano, no es un problema relativo 
al mundo exterior. Como usted sabe, muchos psicoanalistas han intentado elaborar una 
teoría del conocimiento. No necesitamos una teoría del conocimiento. El psicoanálisis 
no es una teoría del conocimiento en su conjunto. El problema del otro en psicoanálisis 
no equivale al problema del mundo exterior. No necesitamos el psicoanálisis para 
entender cómo otorgamos alguna realidad a este mapa, o a esta silla, etc.  Ése no es el 
problema. El problema es el de la realidad del otro y de su mensaje10 

 
C.C: La realidad del otro. 
 
J.L: La realidad del otro. Ahora bien, esa realidad está íntimamente ligada a su 
extrañeza. ¿Cómo es que el ser humano, el bebé, se encuentra con esa extrañeza? Por el 
hecho de que los mensajes que recibe son enigmáticos. Son enigmáticos para el bebé 
porque lo son en sí mismos: si el otro no estuviera él mismo invadido por su propio 
otro, por su otro interno -el inconsciente-, los mensajes no serían extraños y 
enigmáticos. De modo que el problema del otro está estrictamente ligado al hecho de 
que el pequeño ser humano no tiene inconsciente pero se ve confrontado con mensajes 
invadidos por el inconsciente del otro. Cuando hablo del otro estoy hablando de un otro  
concreto y no, en términos lacanianos, de una A o una O mayúsculas. Yo me refiero al 
otro concreto, a cada otro, al adulto que debe cuidar al bebé.  

 
C.C: ¿Entonces la figura de lo efractante o «penetrante», como modelo del trauma, no 
tiene tanto que ver con, digamos, una metáfora del cuerpo, sino más bien con esa 
invasión del inconsciente del otro? 

 
J.L: Sí. Sin embargo el modelo tópico es muy importante, porque la propia constitución 
de esa tópica del aparato psíquico está ligada al hecho de que el pequeño ser humano 
debe lidiar con esa alteridad. Y su forma de lidiar con ella es construir un yo. Y como he 
dicho en otro lugar, la tópica freudiana está pensada desde el punto de vista del yo. 
 
De modo que la autoconstrucción del sujeto como individuo se entiende  en relación a la 
teoría de la seducción. Él se ptoleimiza, habiendo sido en un tiempo inicial copernicano, 
es decir, habiendo gravitado alrededor del mensaje del otro. Debe interiorizar ese 
mensaje y, para ello, construye un interior11.  

 
C.C: Así que, desde su concepción, el trauma o seducción precede u origina esa 
envoltura. 

 

                                                
10	
  Véase,	
  por	
  ejemplo,	
  Jean	
  Laplanche,	
  «The	
  Theory	
  of	
  Seduction	
  and	
  the	
  Problem	
  of	
  the	
  Other»,	
  The	
  
International	
   Journal	
   of	
   Psychoanalysis	
   78	
   (1997):	
   655-­‐666.	
   Véase	
   también	
   «Seducción,	
  
persecución,	
  revelación»,	
  en	
  Entre	
  seducción	
  e	
  inspiración:	
  el	
  hombre,	
  Amorrortu,	
  2001.	
  
11 J.	
   Laplanche,	
   «La	
   revolución	
   copernicana	
   inacabada»	
   (1992)	
   en	
   La	
   prioridad	
   del	
   otro	
   en	
  
psicoanálisis,	
  Buenos	
  Aires,	
  Amorrortu,	
  1996. 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº9 
www.revistaalter.com 

7 

J.L: Sí, esa construcción de la estructura psíquica. Por lo tanto no creo que el yo sea 
algo vinculado a la psicología en general. Está ligado al hecho mismo de que tenemos 
que lidiar con la extrañeza del mensaje. 

 
C.C: Y por eso el yo también está íntimamente ligado a esa estructura temporal de la 
seducción originaria. 

 
J.L: Sí, absolutamente. Yo diría que está ligado al segundo momento, es decir al 
momento en que el mensaje ya está de algún modo implantado, pero aún no procesado. 
Y para procesarlo, es decir para traducirlo, el yo debe construirse como estructura. 

 
C.C: ¿Es por eso que, en lo sucesivo, el yo está siempre abierto a la posibilidad de sufrir 
nuevos traumas? 

 
J.L.: Sí, sí. Los otros traumas del adulto, o traumas posteriores, deben entenderse como 
teniendo lugar después de que el yo se ha constituido, y el primer trauma, que no es 
trauma sino seducción –la primera seducción- es lo que hace que el yo se constituya. 

 
C.C: De modo que en todo trauma posterior existe siempre una relación entre el evento 
específico, sea una seducción real o un accidente de coche o cualquier otro, y la 
constitución originaria del yo. 

 
J.L: Sí. 

 
 

II. Sexualidad y trauma 
 
C.C: Como lo ha señalado en Nuevos fundamentos para el psicoanálisis,   luego de que 
Freud «abandona» la teoría de la seducción, en 1897, continúa desarrollando varios 
aspectos de la misma a lo largo de su obra, pero ya no parece tener el mismo carácter 
doméstico (o incluso sexual). Cuando el trauma reaparece en Más allá del principio de 
placer, por ejemplo, se vincula en primer lugar a «accidentes» y sucesos de guerra y, en 
última instancia, a los momentos fundantes de la conciencia y la pulsión. Sin embargo, 
en su propio trabajo usted insiste en que sería posible vincular, incluso en el ejemplo del 
accidente de tren, la teoría de la seducción traumática a una teoría no-sexual: 
 
«A partir de una conmoción cualquiera, aunque no fuera específicamente sexual – por 
ejemplo ese viaje en ferrocarril o, aún más ese cataclismo del ferrocarril- puede surgir 
una  pulsión sexual; y en el caso del cataclismo del ferrocarril se trata verdaderamente 
de un desencadenamiento pulsional, traumatizante desde el interior sobre su periferia 
interna, el yo. En otros términos, lo traumático no es directamente la conmoción 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº9 
www.revistaalter.com 

8 

mecánica: necesita de un disparador, que es la excitación sexual; y lo traumatizante para 
el aparato psíquico es este aflujo de excitación sexual»12. 
 
Su insistencia en la dimensión sexual del accidente, aquí, parece estar relacionada a su 
propio interés general en el lenguaje de la seducción y en la  teoría de la seducción 
originaria. ¿Cómo así Más allá del principio de placer conserva elementos de la teoría 
de la seducción? 
 
J.L: Más allá del principio de placer es un texto muy complejo que debe ser 
completamente desmantelado. Es un texto especulativo y tiene que interpretarse de 
principio a fin. Yo diría que es un texto que sigue la lógica del caldero: el caldero no 
estaba roto, de todos modos nunca me lo prestaste, etc… Ésa es su lógica. De modo que 
ese texto debe ser desmantelado, no puede tomarse sólo como una forma de 
razonamiento; hay quiebres en el razonamiento. Y todo lo importante está en esos 
quiebres. 
 
Para mí, la importancia de Más allá del principio de placer reposa en el hecho de que 
Freud estaba empezando a olvidar el carácter destructivo de la sexualidad. Esto 
comenzó con la Introducción del narcisismo. Después de la introducción del narcisismo, 
la sexualidad estaba inscrita bajo el estandarte de la totalidad y del amor: del amor como 
totalidad, del amor de objeto como totalidad. Más allá del principio de placer es el 
modo en que Freud dice, «la sexualidad es, finalmente, algo más disruptivo de lo que 
pensé con el narcisismo, que es sólo el Eros, es decir el aspecto ligado de la sexualidad. 
Está más allá de este Eros, no, no “más allá” sino antes…» 
 
C.C: Jenseits…  
 
J.L: Sí, «jeinseits de este Eros, o sea lo que descubrí primero: el hecho de que la 
sexualidad, en sus aspectos inconscientes, está desligada». En mi opinión ése es el 
significado de Más allá del principio de placer. 
 
C.C: ¿Habría también algo nuevo, descubierto como consecuencia de este olvido? 
 
J.L.: Bueno, lo que Freud descubre, que es muy importante, es el narcisismo. Se trata de 
uno de los descubrimientos más importantes de Freud. El descubrimiento del narcisismo 
en 191513. Pero el peligro del descubrimiento del narcisismo, en tanto amor a uno 
mismo como totalidad y amor al otro como objeto total, era precisamente olvidar que 
hay algo no totalizado en la sexualidad.   
 
C.C: En Más allá del principio de placer, ¿no introduce también la importancia de la 
muerte, dado que el trauma comienza a vincularse con la muerte, con accidentes que 
amenazan la vida? 
                                                
12	
  J.	
  Laplanche,	
  Problemáticas	
  I.	
  La	
  angustia,	
  Buenos	
  Aires,	
  Amorrortu,	
  1988,	
  p.	
  213.	
  
13	
  S.	
  Freud,	
  «Introducción	
  del	
  narcisismo»,	
  en	
  O.C.	
  v.	
  XIV,	
  	
  Buenos	
  Aires,	
  Amorrortu. 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº9 
www.revistaalter.com 

9 

 
J.L: Los traumas que Freud estudia allí son traumas del adulto. Y por lo general  son 
traumas extremos, accidentes de tren, etc. Ahora bien, al respecto hay muchos puntos 
interesantes que deben ser reinterpretados. Primero, nos dice, los sueños de la neurosis 
traumática prueban que algunos sueños no son un cumplimiento de deseo. Pero no 
intentó analizar esos sueños. Simplemente se quedó en su contenido manifiesto. Resulta 
muy extraño ver a Freud fascinado por el contenido manifiesto de esos sueños y sin 
poder observar que incluso esos sueños podían analizarse. Son repetitivos, pero no de 
manera absoluta; siempre hay algunos puntos donde el método analítico podría ser 
usado. Y esto es algo que él olvida completamente. Ése es mi primer punto. 
 
Mi segundo punto sería más positivo. Es muy interesante tomar en serio el hecho de que 
cuando el trauma está asociado a una herida, una herida corporal, generalmente no hay 
trauma psíquico. Es sólo un trauma en el sentido médico, como ocurriría en el caso de 
un terremoto u otros similares; también existen los traumas en el sentido médico del 
término. Y es muy interesante la observación de que cuando hay heridas corporales el 
trauma no deviene un trauma psíquico. 
 
Ahora bien, el otro punto importante es que Freud dice que todo trauma hace activar 
nuevamente la sexualidad, en el sentido de generar excitación sexual14.  Pienso que esta 
cuestión del trauma en el adulto debe ser examinada a través de la experiencia. Silvia 
Bleichmar, una de mis discípulas que es argentina, estuvo en México en la época del 
gran terremoto. Lideró un equipo de gente que intentaba tratar los efectos post-
traumáticos. Y lo importante, incluso en ese tratamiento, era el trabajo analítico. Incluso  
en los así llamados traumas físicos, la forma de encontrar un punto de entrada estaba en 
lo  psíquico, en cómo  había sido reactivado algo de la infancia. Si no hubiera esa 
reactivación de algo personal y sexual, no habría ningún modo de lidiar con esos 
traumas. En este contexto ella realizó algunos avances importantes relativos a la 
resimbolización del trauma. 
 
C.C: Cuando dice «si no hubiera una reactivación de algo personal y sexual», a qué se 
refiere con «sexual»? 
 
J.L: Me refiero a que, finalmente, un trauma como ése puede estar- y esto es muy 
extraño- en consonancia con algo como un mensaje. Después de todo, incluso un 
terremoto puede ser recibido como un mensaje. No sólo como algo fáctico sino como 
algo que te significa algo a ti. 
 
C.C: Y ese mensaje está, en cierto sentido, vinculado a los orígenes. 
 
J.L: Vinculado a mensajes más tempranos. 
 

                                                
14	
  Como	
  ilustración	
  extrema,	
  véase	
  la	
  película	
  Crash	
  de	
  David	
  Cronenberg	
  	
  [Nota	
  de	
  Jean	
  Laplanche].	
  	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº9 
www.revistaalter.com 

10 

C.C: Entonces se trata de un mensaje que opone resistencia  a la comprensión: su 
significado consiste en parte en que uno no puede asimilarlo totalmente. 
 
J.L: Sí. Pero  al mismo tiempo, si no hubiera algo enigmático en esos traumas -algo que 
hace que uno se pregunte ¿por qué esto?, ¿por qué me pasó a mí?- no habría ninguna 
posibilidad de simbolizarlos. 
 
C.C: ¿Usted cree que lo que solemos llamar flashback o repetición, el retorno constante 
de un mensaje durante el sueño y esas cosas, puede entenderse como una imposición de 
esa pregunta: ¿qué significa esto?  
 
J.L.: Sí. 
 
C.C: En ese caso, volviendo al sueño, usted dice que Freud olvida que el sueño puede 
ser interpretado. Sin embargo, en este contexto, ¿se podría reinterpretar el sueño como 
no siendo exactamente literal pero tampoco un símbolo en el sentido normal, porque 
tiene que ver con ese mensaje enigmático? Lo que quiero decir es, ¿no sigue habiendo 
una diferencia entre las pesadillas traumáticas y otra clase de pesadillas? 
 
J.L.: Sí. Ciertamente hay algo que resiste a la interpretación. Pero encontramos algo 
parecido en los sueños simbólicos, en sueños que tienen un claro contenido simbólico: 
algunos sueños  nos imponen el hecho de que hay ciertos temas en los que, después de 
todo, no hay nada que interpretar. Eso también es una repetición. Tenemos esta 
experiencia con sueños de nuestros pacientes neuróticos; a veces nos traen un sueño que 
es muy real, como la repetición de lo que  pasó ayer, y dicen «no hay nada que 
interpretar». De modo que yo soy muy escéptico respecto a la imposibilidad de 
interpretar esos sueños traumáticos. 
 
C.C: ¿Pero tal vez podría decir que los sueños traumáticos están vinculadas de un modo 
más directo con el mensaje traumático originario? 
 
J.L.: Sí. Podría haber un atajo entre ellos. Pero en esos atajos uno siempre tiene que 
encontrar los pequeños detalles, los detalles cambiantes en esos sueños, y esos pequeños 
detalles cambiantes son los que pueden constituir el punto de partida del método 
analítico, que es la interpretación y la asociación libre. 
 
C.C: ¿Se refiere a lo que cambia en esos sueños? 
 
J.L: Sí, lo que cambia incluso también en esos sueños. Freud dijo que las repeticiones 
son idénticas, pero no son siempre idénticas, y ésa es la diferencia que hace toda la 
diferencia. 
 
 
 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº9 
www.revistaalter.com 

11 

III. La situación originaria 
 
 
C.: Esto me lleva a su propia reelaboración de lo que llama la «teoría de la seducción 
restringida» de Freud en términos de una «teoría de la seducción generalizada», o el 
origen de la conciencia y la sexualidad humanas en la «implantación del mensaje 
enigmático del otro». Su propia teoría de la seducción parece implicar la mayor calidad 
filosófica y fundacional de los trabajos posteriores de Freud sobre el trauma, al insistir 
en la cuestión de la escena de seducción en la obra temprana. ¿Podría explicarnos lo que 
quiere decir con «seducción originaria» e «implantación del mensaje enigmático», y por 
qué insiste en conservar el lenguaje de la seducción en este contexto filosófico? ¿Cuál 
es la relación entre una estructura o momento fundador universal (el trauma de la 
seducción originaria) y la contingencia de lo accidental o de lo imprevisto, tan 
importante para la noción de trauma psíquico? 
 
J.L: Para mí la seducción debe ser entendida como la situación originaria. Esto quiere 
decir que se remonta a la constitución del inconsciente. Y las seducciones –seducción 
infantil o seducciones adultas (seducciones cotidianas)- se derivan de esa situación 
originaria. Esa situación, tal como la entiendo, implica a un adulto que tiene un 
inconsciente –en esto soy muy realista, sé que puede parecerle muy raro a los filósofos 
pero yo no temo decir que «tenemos un inconsciente», como si se tratara de una mochila 
a nuestra espalda-… 
 
C.C: …es nuestro equipaje… 
 
J.L: Sí, es nuestro equipaje. Entonces, la situación originaria es la confrontación de un 
adulto que tiene un inconsciente, y un niño o infans que, al comienzo, no tiene un 
inconsciente, es decir, no lleva ese equipaje tras de sí. (Debe entenderse que estoy 
completamente en desacuerdo con la idea de que el inconsciente pueda ser algo 
biológico o hereditario. Creo que la idea de un inconsciente hereditario debe ser 
descartada). Esa confrontación con el niño conmueve profundamente y reactiva el 
inconsciente del adulto. Especialmente su sexualidad «perversa» en el sentido freudiano 
del término, es decir, no abiertamente perversa. Me refiero a la sexualidad perversa del 
ser humano, que implica no solo a la genitalidad sino a todas las tendencias pregenitales 
(yo no las llamaría etapas sino tendencias).  
 
Ahora bien, usted me pregunta por qué conservo la idea de sexualidad en este 
planteamiento. Esta pregunta me parece bastante extraña porque, en este preciso 
momento, en los Estados Unidos la sexualidad está  siendo llevada a juicio, 
especialmente por  niños que dicen haber sido atacados sexualmente. Y entonces la 
sexualidad está en todas partes, en todo juzgado, en todo proceso legal. Yo diría que 
esta es una forma de olvidar la idea de sexualidad generalizada que Freud puso en 
primer plano. Quiero decir que la sexualidad no puede identificarse con formas de 
perversión específicas. No se trata solo de algo que pueda corresponder a hechos 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº9 
www.revistaalter.com 

12 

aislados. Al contrario, la perversión está presente en todo individuo como un 
componente importante de la sexualidad. Lo que Freud mostró en Tres ensayos de 
teoría sexual es que la perversión está en la sexualidad supuestamente normal de todo 
adulto: hay perversión en los medios de obtención del placer, en el placer preliminar y 
también en las fantasías. Entonces, ¿por qué la sexualidad? Pienso que en esos procesos 
judiciales hay más sexualidad de la que se cree. Digo que hay más sexualidad en el 
sentido de que la sexualidad y la sexualidad perversa están en todas partes, en la 
relaciones padres/niño más «inocentes» ¡y no es necesario hacer un proceso judicial 
respecto a eso! 
 
Volviendo a la historia de la nodriza, algo ha sido olvidado no solo en los Estados 
Unidos (y en Francia) sino por todos los psicoanalistas. Tomemos el ejemplo de los 
kleinianos. Hablan del pecho, pecho bueno y pecho malo, pecho como primer objeto y 
cómo debe ser interiorizado, etc. Pero para entender la vida sexual hace falta algo más. 
¿Quién ha recordado, además de mí, que el pecho es una zona erógena para la mujer? 
Quiero decir que el pecho es algo que forma parte de la sexualidad de la mujer. ¿Por qué 
se ha olvidado esta  sexualidad del pecho? Cuando se habla de la relación del niño con 
ese pecho, ¿por qué se olvida el hecho mismo de su sexualidad? Ahora bien, el hecho de 
que no hay razón para separar al pecho sexual del pecho que alimenta ha sido observado 
por varios pediatras, quienes señalan que muchas mujeres obtienen placer sexual al dar 
el pecho, aunque no se atrevan a reconocerlo. Esto ha sido observado por varios 
pediatras, ginecólogos, etc. Incluso antiguos psiquiatras han notado hace tiempo esos 
sentimientos y fantasías sexuales en la persona que cuida al niño. Entonces, ¿por qué la 
sexualidad? Yo diría más bien, ¿por qué se olvida la sexualidad en el hecho mismo de 
dar el pecho? 
 
C.C: ¿Por qué cree que se olvida la sexualidad? 
 
J.L: Bueno, el descubrimiento de Freud fue muy importante en lo que atañe a la 
sexualidad generalizada, pero él no volvió sobre este punto. Tal vez hay algunos lugares 
donde lo toca, quizás en el ensayo sobre Leonardo, pero los lugares en los que se hace 
cargo directamente del tema son pocos. Freud habló de muchas zonas erógenas, pero 
nunca del pecho como zona erógena. Yo creo que ahí falta algo en la teoría, incluyendo 
cómo se desarrolla esa zona erógena en la mujer (y a veces también en el hombre). 
 
Pero para mí lo importante no es solo el hecho de que la mujer puede obtener algún 
placer sexual al dar el pecho sino el hecho de que algo pasa, en tanto enigma,  de la 
persona que da el pecho al niño. Quiero decir que algo pasa en calidad de lo que llamo 
un mensaje. Y lo más importante no es el pecho como una forma, como una totalidad, 
como un objeto, sino el pecho que hace llegar mensajes al niño, y esos mensajes están 
invadidos de sexualidad.  
 
C.C: Y entonces eso también significaría que están invadidos por algo que ni la madre 
ni el niño pueden entender completamente. 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº9 
www.revistaalter.com 

13 

J.L: Sí, absolutamente. Algo que es inconsciente, sobre todo la sexualidad inconsciente. 
A veces es también en parte consciente, pero siempre hay algo que se remonta al 
inconsciente y a la propia historia individual de la persona. 
 
C.C: Así que, en este caso, la sexualidad significa también aquello que permanece 
enigmático. 
 
J.L: Sí, aquello que permanece inconsciente, enigmático. 
 
C.C: En relación a este rol del otro, usted ha sugerido que al introducir a la madre (o al 
otro) en el esquema temporal del trauma, la realidad del trauma como estructura 
temporal ya no puede pensarse en términos de un proceso dual: 
 
«Si en esta escena introducimos un tercer término – es decir, la nodriza y su propia 
sexualidad, que sin ninguna duda el bebé siente vagamente-, de ahí en más ya no es 
posible considerar el après-coup como una simple combinación de dos vectores 
opuestos»15  
 
¿Cuál es la relación, en su modelo, entre el otro y la temporalidad? 
 
J.L: En uno de mis artículos sobre temporalidad hablé del otro como motor inmóvil, que 
recuerda la imagen aristotélica de Dios… pero yo no soy teólogo. Lo que quiero decir es 
que la temporalidad del après-coup se desarrolla en el niño, pero que el mensaje de la 
madre en tanto tal no es temporal. Es más bien atemporal, simultáneo. Me refiero a que 
eso mismo que va a desarrollarse como la temporalidad en el niño es simultáneo en la 
madre. Hay una simultaneidad del mensaje que hace que sea a la vez, y en el mismo 
momento –en el mismo mensaje- autoconservativo y sexual. Está comprometido por lo 
sexual. Y para volver al modelo de la nodriza, la sexualidad perversa tiene una 
condición atemporal en el adulto. Así que yo no diría que la temporalidad pasa del 
adulto al niño sino más bien que existe una concentración en algo que no es temporal, es 
decir, el mensaje comprometido del otro. 
 
C.C: Usted dice que el mensaje del adulto no es temporal. Si el mensaje es enigmático, 
lo que significa que contiene o  hace llegar algo del inconsciente de la madre, y si ese 
inconsciente de la madre también se ha formado a partir de una seducción originaria, 
¿qué ha pasado con la temporalidad de esa seducción? 
 
J.L: Cuando la sexualidad ha sido, digamos, reprimida en el adulto se vuelve 
inconsciente, y en el inconsciente no existe la temporalidad. Así que diría que ha sido 
extraída de la temporalidad. 
C.C: ¿Es por eso que el mensaje está comprometido? 

                                                
15	
  J.	
  Laplanche,	
  «Notas	
  sobre	
  el	
  après-­‐coup»,	
  en	
  Entre	
  seducción	
  e	
  inspiración:	
  el	
  hombre,	
  Amorrortu,	
  
2001	
  p.	
  59.	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS Nº9 
www.revistaalter.com 

14 

J.L: Sí, ésa es la razón. Yo entiendo «comprometido» como algo no temporal, no ligado 
a la temporalidad. Excepto que nuestro trabajo, nuestro trabajo psicoanalítico, es re-
temporalizarlo. A partir de entonces, las mismas representaciones de significantes que 
fueron reprimidas comienzan a estar sujetas a la temporalidad. 
 
C.C: De modo que ésa es la razón por la cual, para poder transmitirse, el mensaje no 
puede ser completamente temporal. 
 
J.L: Cuando es trasmitido, se trasmite como algo simultáneo. Y en adelante el niño 
desarrolla una dialéctica temporal, es decir, una dialéctica del trauma donde primero 
recibe el mensaje y, luego, en un segundo momento lo reinterpreta. 
 
C.C: Cuando habla de la transmisión del mensaje comprometido se refiere a algo 
reprimido e inconsciente. En la misma línea,  Nuevos fundamentos para el psicoanálisis 
sugiere que la teoría de la seducción, o modelo traumático de la sexualidad, puede 
vincularse con una teoría más general de la represión en Freud, a través de la distinción 
entre represión originaria y represión secundaria. Para la mayoría de los psiquiatras 
actuales especialistas en el trauma (al menos en los Estados Unidos), la teoría del 
trauma y la teoría de la represión se oponen, puesto que la represión no implica la 
misma estructura temporal que el trauma. ¿Cómo las vincula usted? 
 
J.L: Yo estoy interesado sobre todo en el trauma que constituye al ser humano, es decir, 
el primer trauma, que la mayoría de gente no describe como trauma: la seducción 
originaria del sujeto normal o futuro neurótico (no del psicótico). De modo que estoy 
mucho más interesado en el aspecto del trauma que, en última instancia, lleva a la 
represión y a la restructuración  como opuesta a algo que no ha sido traducido. Ahora 
bien, estoy completamente de acuerdo en que, en el marco de la teoría de la seducción, 
o del trauma en dos tiempos, uno debe preguntarse la razón por la cual, en muchos 
casos, no hay segundo momento, o por qué el segundo momento se encuentra 
obstaculizado o paralizado. Y ése es en realidad el trauma que no puede ser 
reinterpretado, lo que llamo no una «implantación» sino una «intromisión»16.  Y aquí 
volvemos a la cuestión de la psicosis y a la cuestión del superyó, pues pienso que de 
algún modo los mensajes que se convierten en  mensajes superyoicos son mensajes que 
no están pudiendo traducirse. Así que yo hablaría del superyó como una suerte de 
enclave psicótico en cada uno, algo que en parte consiste en mensajes que no pueden ser 
traducidos. 
 
C.C: ¿Ha dicho que en algunos casos no hay segundo momento? 
 
J.L: A veces no hay segundo momento. En todo individuo. Pienso que, después de todo, 
hay algunas cosas no están reprimidas. 

                                                
16	
  J.	
   Laplanche,	
   «Implantación,	
   	
   intromisión»	
   (1990),	
   en	
   La	
   prioridad	
   del	
   otro	
   en	
   psicoanálisis,	
  
Buenos	
  Aires,	
  Amorrortu,	
  1996.	
  


