
ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS   
www.revistaalter.com 

1 

 
 
 
 
 

 
ALTER / CONFERENCIAS 

El descentramiento originario y la alteridad 
radical del inconsciente: origen y 
constitución del aparato psíquico∗ 
José Gutiérrez Terrazas 
 
 
 

 
En el discurrir psicoanalítico y a consecuencia de una falta de rigor conceptual 

(debida a diversas causas, pero especialmente a la extrapolación, que no cultiva ni 
admite la especificidad y el límite del terreno propio, y a la defensa un tanto doctrinaria 
de los intereses por conservar a toda costa ese terreno) hemos defendido y continuamos 
defendiendo de modo repetitivo, siguiendo en ello al Freud menos preciso o menos 
sujeto a la exigencia metapsicológica impuesta por su objeto de estudio, que el sujeto 
infantil ya desde el inicio de su existencia aparece dotado con un cierto aparato 
psíquico, en el que está presente de entrada una determinada dinámica inconsciente. 
Conceptualización que la segunda tópica freudiana consolidó de modo que podríamos 
llamar axiomático por medio de la noción de un “ello”, planteado como punto de  
arranque del propio psiquismo.  

 
Ahora bien, ese supuesto desbarata o arrasa con todo un descubrimiento 

fundamental del psicoanálisis, consistente en plantear que lo intrapsíquico (véase : ”la 
realidad psíquica inconsciente”, a diferenciar tanto de “la realidad material” como de “la 
realidad subjetiva o psicológica”) no se desarrolla de modo evolutivo-madurativo, 
                                                
* « El descentramiento originario y la alteridad radical del inconsciente: origen y constitución del 
aparato psíquico ». Conferencia inédita. Pronunciada en la Universidade Estadual de Maringá (UEM) 
Brasil,  noviembre de 2009.  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS   
www.revistaalter.com 

2 

yendo progresivamente desde lo primitivo a lo más evolucionado, sino por “après-coup” 
o por momentos estructurantes, que por definición comportan un devenir por saltos 
discontinuos o por momentos de “cristalización”. 
 
 Más aún, ¿cómo lo intrapsíquico se va a constituir de forma a-cronológica y por 
discontinuidad, si de entrada partimos de una continuidad entre lo que traemos y lo que 
recibimos, entre el organismo psicobiológico y el entorno o medio ambiente, o si 
partimos de una interacción simétrica entre la satisfacción autoconservativa y la 
satisfacción pulsional, si hacemos emerger ésta (la pulsional) de aquella (la 
autoconservativa)? 
 
 Dicho con otras palabras, ¿cómo lo pulsional se va establecer en abierta ruptura 
con lo instintivo, cómo puede establecerse una sexualidad infantil claramente anárquica, 
fragmentaria, sin finalidad, constituida por el fantasma y no por la relación con el objeto 
externo, desde y a partir de la dinámica instintiva?, ¿cómo en el instinto puede estar a la 
vez inmerso lo que se le opone y le coarta radicalmente?, en definitiva ¿cómo lo 
instintivo puede ser al mismo tiempo una cosa y su contraria o lo que le viene a 
contradecir por completo? 

 
A mi juicio, eso sólo se puede plantear y defender desde la creencia doctrinaria, 

pero no desde la rigurosidad conceptual que nuestro objeto de estudio (la realidad intra-
psíquica inconsciente) y nuestro método (el asociativo-disociativo, perfectamente 
apropiado para un objeto que no se deja abordar de otro modo, dada su naturaleza 
constitutiva y su modo de funcionamiento no establecidos por y desde la lógica 
racional) nos exigen. Exigencia que a su vez impone el plantear una clara 
discontinuidad o ruptura entre la naturaleza y lo humano1,  hasta   el  punto de  que la  
vida   intrapsíquica  se  funda sobre un trastorno del orden natural y de que esa 
discontinuidad o ruptura, necesariamente traumática, es el verdadero motor de la vida 

                                                
1 El	
  psicoanálisis	
  (por	
  más	
  que	
  una	
  gran	
  parte	
  de	
  la	
  obra	
  de	
  Freud	
  esté	
  impregnada	
  de	
  innatismo	
  y	
  
de	
   contigüidad	
   entre	
   la	
   percepción	
   y	
   las	
   representaciones)	
   descubre	
   la	
   discontinuidad	
   entre	
   la	
  
naturaleza	
   y	
   el	
   psiquismo	
   al	
   comprobar	
   en	
   su	
   quehacer	
   diario	
   que	
   una	
   etapa	
   del	
   desarrollo	
   no	
  
conduce	
  necesariamente	
  a	
  la	
  siguiente,	
  así	
  como	
  una	
  etapa	
  no	
  encierra	
  la	
  potencialidad	
  de	
  la	
  otra,	
  
ya	
   que	
   está	
   siempre	
   operando	
   algo	
   ajeno	
   a	
   esa	
   contigüidad	
   	
   o	
   continuidad.	
   Algo	
   ajeno	
   que	
   el	
  
pensamiento	
  psicoanalítico	
  ha	
  sabido	
  relacionar	
  con	
  la	
  sexualidad	
  inconsciente	
  del	
  adulto	
  de	
  la	
  que,	
  
al	
  entrar	
  en	
  contacto	
  con	
  la	
  cría	
  humana	
  para	
  proporcionarle	
  los	
  cuidados	
  autoconservativos	
  o	
  de	
  
supervivencia,	
   se	
   desprende	
   siempre	
   algo	
   que	
   va	
   a	
   operar	
   toda	
   la	
   vida	
   contra	
   el	
   yo	
   y	
   contra	
   su	
  
recuperación	
   de	
   los	
   intereses	
   instintivos.	
   Se	
   trata	
   ciertamente	
   de	
   un	
   hecho	
   capital	
   con	
   el	
   que	
   se	
  
inicia	
   la	
   andadura	
  humana	
  y	
  que	
   sólo	
   el	
   psicoanálisis	
   (diferenciándose	
   así	
   tanto	
  de	
   la	
  psicología,	
  
como	
  de	
  la	
  medicina)	
  ha	
  sabido	
  captar	
  y	
  teorizar. 
 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS   
www.revistaalter.com 

3 

humana o, dicho con más precisión, lo que pone en movimiento la constitución de un 
aparato intrapsíquico, que no es equivalente a la mera subjetividad o realidad 
psicológica. 
 
 Creo que es fundamental tomar muy en consideración este último aspecto, que 
se mueve en la línea de la diferenciación establecida por Freud entre “realidad psíquica” 
y realidad no sólo “material” (o realidad correspondiente a lo que se deja observar 
directamente), sino también “realidad psicológica o subjetiva” (correspondiente a las 
percepciones procedentes del interior, a los sentimientos de placer-displacer, a los 
afectos, a las representaciones y a los razonamientos subjetivos).  
 

Y es que la “realidad psíquica”, esa realidad que se mueve en el psiquismo 
humano de acuerdo con «los deseos inconscientes en su expresión última y más 
verdadera» (según la definición aportada por Freud en La interpretación de los sueños, 
O.C. Amorrortu, t.V, p.607, en la que se aclara a continuación que «esa realidad 
psíquica es una forma particular de existencia que no debe confundirse con la realidad 
material»), es del orden de un pensamiento sin sujeto propiamente dicho, pues en los 
orígenes del aparato psíquico esa realidad interna se va estableciendo sin que el espacio 
psíquico esté aún ocupado por un sujeto como tal. De ese modo, hay que decir que esa 
realidad es del orden de lo pre-subjetivo, así como tras la constitución del inconsciente 
va a ser del orden de lo para-subjetivo, en la medida en que lo inconsciente no está 
gobernado por la intencionalidad ni por la temporalidad, que es lo que caracteriza por 
excelencia a un sujeto propiamente dicho. De ahí entonces que esa realidad psíquica, 
que no procede de la autonomía del sujeto, constituya para éste y para el yo, que se hará 
cargo de la subjetividad, una alteridad radical. 
 
 Para entenderlo mejor, conviene tener en cuenta que el modelo de referencia de 
esta realidad psíquica es el de la alucinación primitiva, que no es alucinación del objeto 
o del pecho en cuanto objeto de la satisfacción, sino objeto o cosa en sí, que no 
simboliza nada, pues  -como señala S.Bleichmar en Clínica psicoanalítica y neogénesis 
(cf. Amorrortu, Buenos Aires, 2000, p.104)-  «en los primeros tiempos de la vida la 
alucinación no es necesariamente alucinación en ausencia, puede ser alucinación en 
presencia del objeto, vale decir, se alucina mientras se está con el objeto, se recubre el 
objeto con los signos de percepción2 anteriores». 
                                                
2	
  Según	
  la	
  carta	
  52	
  de	
  Freud	
  a	
  Fliess	
  (cf.O.C.,	
  Amorrortu,	
  t.I,	
  p.274-­‐280),	
  los	
  “signos	
  de	
  percepción”	
  
son	
   o	
   forman	
   las	
   primeras	
   inscripciones	
   en/del	
   aparato	
   psíquico,	
   constituido	
   por	
   sistemas	
   de	
  
huellas	
  que	
  se	
  retranscriben.	
  Signos	
  de	
  percepción	
  	
  que	
  ponen	
  de	
  relieve	
  que	
  el	
  objeto	
  no	
  se	
  inscribe	
  



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS   
www.revistaalter.com 

4 

 
 La alucinación primitiva es, pues, el modelo de una representación que produce 
un objeto psíquico que, proviniendo de afuera, ha perdido todo carácter referencial y 
que genera las condiciones de existencia del inconsciente en un realismo o en una 
alteridad radical (asunto que precisaré más adelante, pero puedo avanzar que me estoy 
refiriendo al núcleo de la realidad psíquica inconsciente, que no es patrimonio del 
sujeto, sino materialidad exterior a la subjetividad, aún cuando forme parte del 
psiquismo. Lo cual debe diferenciarse de lo secundariamente reprimido, que es 
expulsado al inconsciente tras haber formado parte del sujeto o tras haber estado en el 
sistema consciente-preconsciente). 
 
 Y es que el pecho, como objeto del apaciguamiento de la necesidad, irrumpe al 
mismo tiempo como un objeto sexual excitante, al ser ofrecido por un otro humano, 
provisto de inconsciente y cuyos actos no se reducen a lo autoconservativo. Ese otro, 
que es generalmente la madre, ofrece un objeto que, en el momento de apaciguar la 
necesidad biológica, produce excitaciones que van a requerir ser evacuadas o ligadas de 
algún modo. Objeto que inunda al “infans” con una energía de orden sexual o pulsional, 
que “efracciona” el orden somático o psicobiológico y va a propiciar un auténtico 
traumatismo, que va a ser el motor del crecimiento psíquico o de la constitución de un 
aparato intrapsíquico, a través del cual el organismo psicobiológico inicial pueda 
hacerse cargo de ese nuevo orden en acción. 
 
 Este planteamiento sitúa claramente el origen o el surgimiento de la pulsión, así 
como la constitución del aparato psíquico, en relación con la teoría de la seducción 
originaria o generalizada, propuesta por J.Laplanche. Teoría en la que se pueden 
destacar tres ejes centrales: 
 
1) disparidad esencial o asimetría constitutiva entre el adulto y el niño, ya que se da 

una pasividad3 de origen por parte del niño en relación con lo activo sexual por parte 
del adulto; 

                                                                                                                                          
como	
  tal,	
  sino	
  como	
  recomposición	
  de	
  inscripciones	
  desglosadas	
  del	
  objeto,	
  es	
  decir,	
  el	
  objeto	
  no	
  entra	
  
en	
  el	
  psiquismo	
  como	
  tal,	
  sino	
  descompuesto	
  y	
  recompuesto.	
  Y	
   lo	
  que	
  se	
  recompone	
   lo	
  hace	
  bajo	
  
líneas	
  deseantes,	
  de	
  tal	
  modo	
  que	
  los	
  signos	
  	
  que	
  se	
  buscan	
  son	
  signos	
  de	
  orden	
  libidinal,	
  o	
  sea,	
  lo	
  
que	
  excede	
  al	
  dominio	
  autoconservativo.  
 
3 Pasividad que hay que colocar exclusivamente en el plano sexual o, si se prefiere mejor, en el plano-
orden representativo, porque en el orden autoconservativo el sujeto infantil es activo desde el inicio y en 
todo momento. J.Laplanche afirmaba ya en un viejo artículo de 1967, titulado “La position originaire du 
masochisme dans le champ de la pulsion sexuelle”, que «la pasividad es intrusión del deseo adulto en el 
niño y, tras la aparición del primer esbozo del yo, es intrusión procedente del interior, que da cuenta de 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS   
www.revistaalter.com 

5 

2) anclaje pulsional de esa disparidad o asimetría, en la medida en que la situación 
está constituida por un adulto, provisto de representaciones deseantes de orden 
inconsciente, que parasita a la cría humana o sujeto infantil tanto con sus 
representaciones como con el soporte económico (véase: el circuito energético 
libidinal), a través del cual aquellas se trasmiten; 

3) destino auto-traumático de esa instalación de un orden pulsional externo-interno 
destinado al après-coup y cuya activación se independizará cortando los nexos con 
el exterior y produciendo un efecto de formación endógena, que va a operar 
entonces desde el interior a modo de un ataque interno siempre inesperado. 

 
 Estos ejes a su vez permiten diferenciar los distintos momentos de estructuración 
del aparato psíquico, que parten o arrancan de un primer tiempo que es un tiempo 
biológico o psicobiológico, provisto de montajes autoconservativos sin duda 
insuficientes pero a la vez importantes por su gran capacidad de desarrollo, tal y como 
la psicología cognitiva ha podido demostrar. 
 
 Primer tiempo de la vida que no desemboca en la constitución de la 
simbolización, si no es porque se produce «un pasaje de la percepción de la realidad 
dada a la producción simbólica de la realidad, y aún a la creación de una realidad de 
carácter exclusivamente simbólico» (cf. S.Bleichmar, op.cit., p.271-272). Pasaje que se 
instaura gracias a que en el momento de la satisfacción alimenticia (o autoconservativa 
en general) se introduce, por parte del adulto que proporciona la crianza o los cuidados 
de supervivencia, una excitación que no tiene salida en el plano autoconservativo. Dicho 
con otros términos, el adulto que cuida, al ser un sujeto comprometido por su sexualidad 
inconsciente, introduce necesariamente un “plus” que no se deja evacuar, que resulta 
traumático porque “efracciona” la dermis psicobiológica, y que obliga a tener que 
encontrar vías de descarga y de ligazón para esas cantidades sobrantes o, en palabras del 
propio Freud en su carta a Fliess del 6 de diciembre de 1896 (la famosa “carta 52”), que 
obliga a un trabajo de “traducción” de esas inscripciones deseantes.  
 
 Pues bien, ese momento de instauración de la pulsión por parte del otro adulto en 
el sujeto infantil constituye el primer tiempo de la vida psíquica propiamente dicha, esto 
es, el primer tiempo del orden pulsional o de la psicosexualidad, en el que se ha creado 
una realidad nueva, una realidad simbólica o de representación, que ya no está afuera ni 
tampoco plenamente adentro, pero que está destinada a un espacio que en algún 
                                                                                                                                          
una brecha renovada sin cesar por el fantasma en el límite del yo» (cf. La révolution copernicienne 
inachevée,  Aubier, Paris, 1992, p.53). 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS   
www.revistaalter.com 

6 

momento será el adentro. Se trata de un espacio que se inscribe como un lugar a la vez 
de excitación y de ligazón, de excitación, porque se ha inscrito algo que es inevacuable 
por la vía de la descarga a cero en lo autoconservativo, y de ligazón, porque cada vez 
que aparezca una tensión y se convierta en excitación, al no ser evacuable, tendrá que 
ligarse de algún modo, si bien en algunos casos eso quedará librado a la repetición y a 
no poderse “fijar a lo inconsciente”. 
 
 Precisamente las inscripciones pulsionales serán “fijadas al inconsciente” 
cuando se establezca u opere la represión originaria, a cuyo momento de constitución 
corresponde el segundo tiempo del orden pulsional o psicosexual. Este es el tiempo de 
la fundación del inconsciente como tal y de la represión de la sexualidad autoerótica, 
llevado a cabo  -según la formulación metapsicológica de Freud-  por un movimiento de 
«contrainvestidura», que “fija al inconsciente” algo que, una vez rehusado como modo 
de satisfacción pulsional, deja como secuela del lado del yo una formación de carácter, 
así como abre el camino a la sublimación y a las realizaciones de cultura alejadas de la 
satisfacción pulsional primaria. 
 
 Ahora bien, del mismo modo que es la sexualidad inconsciente del adulto la que 
introduce o instala en el sujeto infantil la pulsión, es también su represión de esa 
sexualidad inconsciente la condición y lo que otorga la fuerza para llevar a cabo la 
«contrainvestidura» y para que de ese modo se instale la represión originaria, 
acompañada simultáneamente por la instauración del narcisismo y por el 
establecimiento de la base de las identificaciones, que da acceso a la cuestión de quién 
es uno. 
 
 Y esos dos tiempos de la vida pulsional (el de la instauración de la pulsión con el 
autoerotismo como concomitante y el de la  represión  originaria) van a desembocar en 
un tiempo  -que sería el tercer tiempo de la psicosexualidad o del orden pulsional, a 
relacionar o enlazar con el tercer momento de la secuencia genética planteada por Freud 
en los términos de «autoerotismo-narcisismo-elección de objeto»-  de puesta en 
ejecución de la represión propiamente dicha o secundaria y de constitución de las 
instancias ideales o de los ideales del yo, que tiene un carácter móvil y de propuesta y 
que, si bien se articulan como mandatos, no someten al sujeto a la angustia de 
aniquilamiento (a la que somete el llamado “yo ideal”, correspondiente al atrapamiento 
narcisista en ese amo absoluto representado por la madre, que impone ser de un solo 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS   
www.revistaalter.com 

7 

modo o no ser nada para poder llevar a cabo las renuncias pulsionales) sino a la angustia 
de castración4. 
 
 Instancias ideales que, aunque coexistan con restos no reprimidos del ejercicio 
pulsional directo o primario (o sea, de la satisfacción autoerótica), son efectos del 
sepultamiento del complejo de Edipo y residuos de las identificaciones secundarias. 
Una precisión que permite salir al paso y superar, de algún modo al menos, la vieja y 
persistente discusión sobre si se trata de una situación preedípica o, por el contrario, 
edípica; sobre si la lectura interpretativa debe hacerse desde una perspectiva centrada en 
las coordenadas de la castración y del incesto o, más bien, desde unas coordenadas 
centradas en las angustias de despedazamiento, de separación o de aniquilación. 
 
 De este modo, la represión originaria y la represión secundaria no sólo se 
instauran en tiempos distintos, sino que operan sobre representaciones distintas, pues 
mientras la represión originaria recae sobre representaciones que tienen que ver con el 
autoerotismo (véase también con los llamados “objetos-fuente”5 de la pulsión, 
residuales del vínculo del sujeto infantil con el otro adulto), la represión secundaria 
opera sobre las mociones edípicas (dirigidas siempre a un objeto totalizado) y  sobre 
fragmentos discursivos que, al ser expulsados al inconsciente, se descualifican y 
devienen representaciones-cosa (con lo que eso comporta de quedar desarticulados del 
doble eje de la lengua y de seguir unos modos de descomposición-recomposición, 
marcados por el proceso primario). 
 
 Pues bien, planteadas así las cosas toda una serie de consecuencias teórico-

clínicas se impone al pensamiento y a la práctica psicoanalíticos, tanto más cuanto que 

todo pensamiento y toda práctica, por muy científicos que sean no dejan de tener y de 

crear su propia ideología. Ante lo cual siempre es conveniente no sólo estar atentos, 

sino también sacar a la luz y denunciar aquellos cuerpos ideológicos, que 

subrepticiamente se van instalando además como verdades centrales y absolutas de ese 

campo de estudio. 

                                                
4 Castración que hay que situar y entender como castración simbólica, en el sentido de falta ontológica y, 
por tanto, de que hay que renunciar a ser y tenerlo todo, o sea, hay que renunciar a la fantasía de 
omnipotencia, lo que abre el camino a la intersubjetividad y remite al reconocimiento del otro. 
5 El término “objeto-fuente” de la pulsión es aportado por J.Laplanche, para salir al paso del 
planteamiento biologizante de la pulsión, que coloca el origen de ésta en el propio cuerpo o en el orden 
somático. Y lo que trata de significar con esa aportación es que, en el orden psicosexual o pulsional, el 
objeto no puede ser captado por fuera del fantasma en el cual se inserta, de tal modo que la fuente de la 
pulsión es el fantasma mismo. 
 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS   
www.revistaalter.com 

8 

 

A ese respecto y en relación con el tema que estamos abordando, me parece 

importante salir al paso de esa ideología psicoanalítica que ha homologado desde 

siempre el descubrimiento de la sexualidad infantil (como aporte fundador del campo 

psicoanalítico) con el complejo de Edipo, en cuanto deseo genital del niño hacia el 

adulto, ya que esa homologación despoja a la sexualidad infantil de su carácter más 

definitorio, que es el de ser anárquica, autoerótica o no subordinable al amor de objeto, 

fantasmática y a-funcional, o sea, el de operar, a lo largo de toda la vida de cada sujeto, 

como un “plus” irreductible tanto a la autoconservación como a su relación con el fin 

biológicamente determinado: la procreación. 

 

 Efectivamente, el aporte fundamental de los Tres ensayos de teoría sexual, que 

Freud publicó en 1905, estaba en relación con el hecho de que la sexualidad humana no 

sólo comienza en la infancia, sino que se caracteriza por ser no reductible a los modos 

genitales, articulados por la diferencia de los sexos, con los cuales la humanidad ha 

establecido, desde lo manifiesto, su carácter. Es decir, el descubrimiento freudiano hizo 

estallar la relación existente hasta 1905 entre procreación y genitalidad, constituyéndose 

así en la única teoría que puede dar cuenta de los modos con los cuales la sexualidad 

encuentra sus formas actuales, una vez que la humanidad ha des-anudado 

biológicamente la relación entre coito y engendramiento. 

 

 Ahora bien, en su teorización más canónica o clásica Freud va a concebir el 

origen de la sexualidad infantil de modo endogenista, esto es, originándose a partir del 

propio sujeto infantil. Y, entonces, en la teoría clásica el Edipo empieza en cada niño, 

surge de la evolución misma del infante y es siempre, en primer término, un 

movimiento que va desde el niño hacia el adulto, de tal modo que el niño es el gran 

seductor e incluso el que “se inventa” teorías de seducción del adulto. Y es que el Edipo 

en cuanto complejo es considerado como un momento evolutivo de reorganización 

endógena del proceso pulsional (pensada la pulsión como una dinámica psíquica que 

tiene un desarrollo o un devenir y un destino, cfr.Pulsiones y destinos de pulsión, texto 

de 1915). 

 

 No obstante, a partir de la inversión propuesta por J.Lacan –inversión que no 

deja de seguir una vertiente otra o segunda presente también en la obra de Freud-  esa 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS   
www.revistaalter.com 

9 

corriente deseante que circula entre el niño y el adulto va a ser considerada como no 

originaria del niño, sino algo que proviene del otro y que retorna luego desde el sujeto 

mismo. Si bien con esta versión se abrió un “impasse” de otro orden, tanto al convertir 

al niño en objeto y no sujeto de su deseo posicionándole sólo en términos estructurales, 

sin poder dar cuenta de los tiempos constitutivos de su propia subjetividad; como al 

reducir al otro adulto sólo a su función, haciendo del otro madre la naturaleza y del otro 

padre la ley, con lo cual el otro adulto es desprovisto de su inconsciente y, por tanto, de 

su singularidad. 

 

 Frente a esa doble versión del Edipo, la clásica freudiana y la propuesta por 

Lacan, considero  -siguiendo el ordenamiento conceptual realizado en los últimos años 

del pasado siglo XX por la obra de J.Laplanche-  que la prohibición edípica debe ser 

redefinida como la interdicción del intercambio sexual intergeneracional.  Y es que el 

complejo de Edipo es la respuesta deseante que ofrece el niño a las acciones 

sexualizantes del adulto. 

 

 En ese sentido, la prohibición edípica debe ser redefinida y entendida como la 

limitación que toda cultura realiza a la apropiación del cuerpo del niño o de la niña 

como lugar del goce del adulto.   

 

 Desde luego esta redefinición no anula el modo manifiesto con lo cual el Edipo 

emerge a partir de la posición deseante del niño respecto al adulto y, en particular, 

respecto a aquellos que lo tienen a su cuidado: madre, padre y otros familiares. Pero este 

deseo que el sujeto infantil manifiesta se constituye invertido, en razón de que los 

cuidados corporales que recibe del adulto están cargados de sexualidad, sexualidad que 

el adulto mismo desconoce en relación con sus propios deseos, dado que provienen de 

su inconsciente reprimido (esto en el mejor de los casos, porque si esos deseos no están 

fijados al/en el inconsciente, se le impondrán y los impondrán en su vinculación con el 

sujeto infantil). 

 Efectivamente, en los tiempos de los orígenes la madre introduce, mediante sus 

maniobras destinadas a realizar los cuidados autoconservativos o de supervivencia, 

modos de excitación libidinal que arrancan y sacan a la cría humana de la inmediatez 

biológica. Es decir, el bebé va a la búsqueda de la satisfacción del hambre  y de las 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS   
www.revistaalter.com 

10 

necesidades instintivas, pero la madre o quien lo cuida le introduce en un mundo de 

excitaciones y de símbolos. 

 

 Y, entonces, en ese movimiento se inscribe algo que es irreductible al principio 

de inercia neuronal, o sea, se crea una tensión que no se deja reducir a cero, como se 

reducen las exigencias instintivas hasta que recomiencen de nuevo, pues las 

representaciones que en ese encuentro con el otro adulto se van originando no son del 

orden de la saciedad biológica, y, por tanto, no se pueden descargar o evacuar de ese 

modo. Con lo cual, imposibilitada la descarga el único modo de resolución de la tensión 

es a través de un ensamblaje o de una ligazón, esto es, a través de ir abriendo caminos 

de facilitación por donde la tensión se vaya desparramando y perdiendo fuerza. Un 

camino que depende fundamentalmente de las condiciones que vaya creando el otro 

humano, o sea, el adulto que cuida, por excelencia la madre, quien con su capacidad 

amorosa podrá ver a su hijo como una totalidad distinta de sí misma y podrá realizar 

múltiples acciones  -como, por ejemplo, el hablar, los juegos, sus ocurrencias diversas-, 

que abran vías de investiduras o de intereses colaterales por donde la descarga se pueda 

ir llevando a cabo. 

 

 A este propósito, es conveniente tener muy en cuenta que los tiempos de 

maternizaje son momentos de regresión muy masivos, en los cuales el cuerpo está 

implicado de modo muy directo. De ahí que se requiera un gran trabajo de contención 

de la propia sexualidad convocada en el contacto con el bebé, si bien lo que sucede con 

bastante frecuencia  -tal y como nos enseña la práctica clínica-  es la falta de esa 

contención, por considerar que todo está permitido con tal de que esté dirigido al 

cuidado y a la protección inmediata del bebé. 

 

 Pues bien, este planteamiento nos lleva a considerar que ya no es posible seguir 

contando el cuento del niño edípico, como aquel que quiere casarse con mamá y odia al 

papá o viceversa. Y no porque no existan familias tipo, sino porque la universalidad del 

descubrimiento freudiano trasciende ese tipo de agrupación y abre las posibilidades de 

comprender incluso los nuevos modelos de relación de parejas y de engendramiento. En 

ese sentido hay que dar la vuelta al famoso Edipo, porque ese concepto resta prisionero 

del modo clásico en el que fue acuñado, es decir, el del deseo del niño por o hacia el 

adulto, modelo que está determinado por una lógica constituida desde su propio interior 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS   
www.revistaalter.com 

11 

o de modo endogenista, cuando el psiquismo o, mejor, lo que llamamos en psicoanálisis 

siguiendo a Freud el “aparato psíquico” se constituye no sólo de modo exógeno, sino 

como consecuencia y a raíz de que el otro adulto introduce, en el encuentro con el sujeto 

infantil al nacer, una variable (la de la dinámica pulsional) que trastoca todo y que 

obliga necesariamente a tener que establecerse en cada sujeto de modo generalizado una 

capacidad intrapsíquica, que se haga cargo de esa dinámica pulsional, que el otro 

introduce en cada instante de su cuidar autoconservativo y que es procedente de su 

propia “sexualidad infantil”. Una sexualidad de carácter pre-masculino o pre-femenino, 

es decir, una sexualidad no instintiva ni subordinada a la genitalidad, lo que significa 

que no se deja integrar, que es insubordinable a la reunificación genital o que funciona 

de modo ajeno a lo genital y que no deja de  estar presente en todo sujeto, por muy 

adulto o normal que sea. 

 

 Todo esto nos lleva a poner de relieve que en los orígenes de la constitución 

psíquica no hay dos subjetividades en interacción (por más que haya toda una 

interacción en el plano adaptativo-instintivo del organismo en relación con su medio 

ambiente, tal y como lo formula la Psicología científica), sino una subjetividad 

estructurada (la de la madre o la de las personas que otorgan los cuidados de la 

supervivencia) en correlación con un sujeto en constitución (que es el bebé o el 

llamado, moralmente hablando, “sujeto infantil”). 

 

 Lo cual comporta una asimetría radical (ya que el adulto dispone de la “tópica 

psíquica” con sus dos sistemas de procesamiento de las representaciones, el consciente-

preconsciente, regido por la lógica racional, y el inconsciente, regido por las leyes de la 

semejanza y de la contigüidad temporo-espacial), asimetría que es a la vez fundante del 

psiquismo humano, dado que ese otro adulto que cuida, al mismo tiempo que 

proporciona los cuidados autoconservativos, por su carácter sexuado e inconsciente 

implanta un “plus” de placer que no se reduce a esa supervivencia de orden 

autoconservativo, lo que impide el que se le pueda dar resolución por ese medio (de tipo 

meramente instintivo), originándose entonces un orden específico humano (el llamado 

en psicoanálisis “orden representativo”) que emerge precisamente a partir de esa 

variable cualitativa, que el otro adulto introduce inevitablemente con su exceso sexual o 

pulsional. 

 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS   
www.revistaalter.com 

12 

 En ese sentido y volviendo ya al tema central de esta comunicación, o sea, el del 

“descentramiento originario y la alteridad radical del inconsciente”, hay que puntualizar 

que el descubrimiento del inconsciente, en cuanto descubrimiento de que el psiquismo 

humano no está determinado “a priori” por ninguna herencia biológica o genética, sino 

que se funda en el marco de las relaciones con el otro humano y, por tanto, en cuanto 

que no es un producto natural, sino el efecto del encuentro con otro humano adulto o 

efecto de ser hijos de otros seres humanos, es un descubrimiento irrenunciable para la 

humanidad en razón de que nos arranca de la inmediatez biológica, autoconservativa e 

instintiva, poniendo de relieve que la sola existencia del sistema nervioso es 

absolutamente insuficiente e impotente para que de él pueda surgir la menor formación 

de pensamiento (creativo y transformador de la realidad, que es lo que caracteriza al ser 

humano). 

 

 Por otra parte, el descubrimiento del inconsciente conlleva el planteamiento de 

una materialidad psíquica, que no implica un sujeto emplazado en ella. Lo que es 

comparable al descubrimiento del movimiento cíclico repetitivo de las esferas celestes, 

planteado por Copérnico, que lleva a la idea de la inmensidad del universo, o sea, a la 

ausencia de centro. Y esa relación entre ausencia de centro en el universo astronómico 

y ausencia de sujeto en el psiquismo inconsciente le da al descubrimiento 

psicoanalítico del inconsciente un valor universal e insobrepasable. 

 

 Ausencia de sujeto que se puede pensar y captar cuando se da un vuelco al 

pensamiento filosófico, que partió siempre del sujeto en cuanto constituido o presente 

de entrada (hay que tener en cuenta que el que esté de inicio un “sujeto” desde el punto 

de vista biológico no conlleva para nada la presencia de un sujeto en términos de 

consciencia reflexiva y, menos aún, de un sujeto con la tópica psíquica). 

 

 Es más, la materialidad psíquica se gesta en un marco pre-subjetivo, que pasará 

a ser en parte subjetivo y en parte para-subjetivo, o sea, ajeno enteramente al sujeto. 

 Y es que desde el punto de vista representacional o psíquico antes de ser sujeto 

somos objeto (de expectativas, de pensamiento y de deseo por parte del otro). De ahí 

que en los orígenes del psiquismo exista un pensamiento sin sujeto y que la 

representación anteceda al sujeto. 

 



ALTER REVISTA DE PSICOANALISÍS   
www.revistaalter.com 

13 

 Todo esto ha conllevado que el psicoanálisis se ocupe y sea, de hecho, la única 

disciplina científica que piense e investigue al sujeto en constitución (sin partir del 

sujeto en cuanto ya constituido de entrada), dando cuenta de los pasos necesarios para 

constituirse psíquicamente. 

 

 En definitiva, el ser humano no se constituye desde y en relación con lo 

adaptativo-instintivo, sino desde y por el encuentro con otro humano, gobernado por un 

“plus” de placer irreductible tanto a la autoconservación como a su articulación con el 

fin biológicamente determinado de la procreación. Para el psicoanálisis no hay una 

continuidad entre la naturaleza instintiva y lo psíquico, sino que hay ruptura, hay corte o 

descentramiento originario y de ahí nuestra conflictividad psíquica, es decir, el 

sufrimiento humano, en cuya resolución sigue empeñado el trabajo psicoanalítico, si 

bien para cumplir seriamente con esa tarea se requiere redescubrir incesantemente sus 

fundamentos metapsicológicos. 

 

 

 
 
 


